DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

MEMBUMIKAN KOSMOPOLITANISME
DALAM PENDIDIKAN ISLAM UNTUK
MEMBANGUN MASYARAKAT MADURA
YANG INKLUSIF

Suwantoro
Universitas Islam Negeri Madura
Email : suwantoro@iainmadura.ac.id

Ipung Rakandana
Institut Darul Ulum Banyuanyar Pamekasan
Email : ipungrakandana@gmail.com

Abstrak: Madura merupakan wilayah yang kaya akan keberagaman budaya, tradisi,
bahasa, dan agama. Kondisi ini meniscayakan pentingnya penguatan nilai-nilai
kosmopolitanisme yang menjunjung kesetaraan, keterbukaan, dan keuniversalan
sebagai landasan hidup bermasyarakat. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji
urgensi dan relevansi kosmopolitanisme dalam pendidikan Islam sebagai upaya
membentuk masyarakat Madura yang inklusif di era digital. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library
research), serta dianalisis secara deskriptif. Data dikumpulkan dari berbagai
literatur terkait kosmopolitanisme, pendidikan Islam, dan dinamika sosial
masyarakat Madura. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam di Madura
berfungsi sebagai ruang pembelajaran sosial yang efektif dalam menanamkan nilai-
nilai kosmopolitan. Berbagai praktik edukatif di lingkungan pesantren dan
madrasah tidak hanya berorientasi pada penguatan keagamaan, tetapi juga pada
pembentukan kesadaran keberagaman melalui dialog keilmuan, pemahaman
keislaman moderat, dan partisipasi sosial peserta didik. Kondisi ini mendorong
lahirnya sikap sosial yang lebih adaptif, inklusif, dan humanis dalam merespons
realitas kemajemukan masyarakat Madura.

Kata Kunci: Kosmopolitanisme, Pendidikan Islam, Madura.

Abstract: Madura is a region characterized by rich diversity in culture, traditions, language,
and religion. This condition underscores the importance of strengthening cosmopolitan values
that uphold equality, openness, and universality as fundamental principles of social life. This
article aims to examine the urgency and relevance of cosmopolitanism in Islamic education as
an effort to foster an inclusive Madurese society in the digital era. This study employs a
qualitative approach using a library research method and is analyzed descriptively. Data were

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 217


mailto:suwantoro@iainmadura.ac.id
mailto:ipungrakandana@gmail.com

DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

collected from various sources of literature related to cosmopolitanism, Islamic education, and
the social dynamics of Madurese society.The findings indicate that Islamic education in
Madura functions as an effective space for social learning in instilling cosmopolitan values.
Various educational practices in pesantren and madrasah are not solely oriented toward
strengthening religious understanding but also toward cultivating awareness of diversity
through scholarly dialogue, the promotion of moderate Islamic perspectives, and students’
social participation. This condition encourages the emergence of more adaptive, inclusive, and
humanistic social attitudes in responding to the plural realities of Madurese society.

Keywords : Kosmopolitanism, Islamic Education, Madura.

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 218



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

Pendahuluan

Dalam perjalanan sejarah bangsa Indonesia hingga saat ini, salah satu yang
diuraikan secara jelas di dalamnya adalah bahwa bangsa Indonenesia merupakan
suatu bangsa yang memiliki keanekaragaman suku, bahasa, kebudayaan hingga
pada aspek kepercayaan (agama) yang dianutmya. Realitas kehidupan masyarakat
Indonesia yang beranekaragam itu sangat sulit untuk dipungkiri bahkan akan
semakin berkembang dari masa silam, saat ini hingga yang akan datang.

Perkembangan keanekaragaman tersebut tentu sebagai sebuah fenomena
sosial yang melekat sekaligus menjadi ciri khas dari kehidupan bangsa Indonesia
yang memang dikenal sebagai negara majemuk yang kemudian diikat dengan
sebuah prinsip persatuan dan kesatuan bangsa Indonesia dengan semboyan
“Bhinneka Tunggal Ika” yang artinya adalah meskipun berbeda-beda tapi tetap satu.
Bersatu dalam perbedaan, bersatu pula dalam keberagaman, merajut kekuatan
dalam kebersamaan menuju suatu kehidupan bangsa yang harmonis dengan
semangat moderat dan toleransi guna mewujudkan keutuhan Negara Kesatuan
Republik Indonesia (NKRI) yang menjadi cita-cita bersama.

Kebhinnekaan merupakan ciri khas masyarakat kita dan telah mengakar
dalam kehidupan masyarakat Indonesia. tentu ini adalah salah satu indikasi bahwa
kebhinnekaan bangsa ini tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan masih melalaui
proses Panjang dalam perjalanan bangsa Indonesia. jauh sebelum masyarakat barat
mendengungkan wacana multikulturalisme, masyarakat Indonesia telah hidup
dengan kebhinnekaan meliputi suku bangsa, adat istiadat, agama dan lain
sebagainya(Herry Effendi, 2020).

Sebagai Negara yang memiliki keanekaragaman atau multikultural
sebagaimana yang telah diungkapkan di atas, tentu akan menjadi sebuah keunikan
dan kebanggaan terssendiri bagi bangsa Indonesia bahwa dirinya adalah bangsa
yang besar sekaligus hal ini sebagai bukti bahwa keberagaman yang dimiliki oleh
bangsa Indonesia sejak dahulu tidak dipersoalkan dalam berjuang mewujudkan
keadilan, kemakmuran, dan keberadaban yang menjunjung nilai-nilai kemanusiaan
bahkan saat mengusir para penjajah. Bangsa kita terbukti mampu bersatu dalam
keberagaman demi mewujudkan kemerdekaan yang merupakan cita-cita bersama.

Hal yang sedemikian itu, tentu menjadi suatu kebanggaan dan anugerah dari
Tuhan yang maha kuasa. Akan tetapi, pada sisi-sisi yang lain, kondisi yang semacam
itu tidak bisa dipungkiri akan menjadi malapetaka bagi mereka (bangsa Indonesia)
apabila tidak diperkuat dengan kesadaran dan pemahaman yang benar terhadap
realitas yang beraneka ragam yang pada gilirannya menghasilkan sebuah sikap yang
toleransi, saling menghargai, tidak saling membenci bahkan meyakini bahwa semua
manusia adalah satu kesatuan sebagai penduduk bumi.

Jika semua sikap tersebut tetap kita jaga dan tercermin dalam kehidupan
sehari-hari tentu akan menjadi perekat keharmonisan dan keutuhan dalam
kehidupan yang beranekaragam. Akan tetapi, semua itu tidak semudah
membalikkan telapak tangan. Karena memang kehidupan yang pluralitas ini
berpotensi akan lahirnya sebuah konflik dan mungkin ini yang kita sebut sebagai
sebuah paradoks dari kemajemukan tersebut.

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 219



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

Sampai saat ini, lumayan banyak realitas yang tidak mengenakkan muncul
kepermukaan yang berpotensi menjadi pemicu akan munculnya perpecahan bangsa
Indonesia. Salah satu contohnya adalah aspek keyakinan (agama) dimana
persoalan-persoalan yang mencuat ke permukaan adalah lahirnya Gerakan
transnasional yang berwujud Gerakan radikalisme dan terorisme dengan
berlandaskan pada ideologis fundamentalis Islam radikal dan traans-nasional yang
dikembangkan dari paham wahabisme(Muhammad A.S Hikam, 2016).

Munculnya Gerakan-gerakan semacam itu, tentu akan merusak tatanan
masyarakat yang selalu mengedepankan prinsip kebersamaan dalam perbedaan.
Bahkan, karena hal itu dipicu karena adanya perbedaan keyakinan ataupun
perbedaan penafsiran, maka pada gilirannyapun akan memberikan anggapan
bahwa agama (Islam kususnya) masih belum atau bukan sumber ajaran yang
menjadi pedoman hidup dan rahmat bagi seluruh alam tanpa adanya pengecualian
atau deskriminasi apapun baik suku, agama, ras ataupun lainnya. Tentu, yang
sedemikian ini akan menjadi problem tersendiri bagi bangsa Indonesia.

Problem sosial akibat adanya pluralitas ataupun kehidupan masyarakat yang
majemuk dalam lingkup global, tentu juga akan merembet pada masyarakat bawah
(akar rumput) dalam lingkup local yang corak kehidupannya juga beranekaragam
sesuai dengan latar belakang ataupun karakter yang melekat dalam dirinya.
Menurut Prihartanti dkk sebagaimana yang dikutip oleh Muhammad Ali Al
Humaidy, dkk. Menyatakan bahwa msyarakat Indonesia tergolong pada dua macam
kategori, yaitu masyarakat pribumi yang merupakan penduduk asli yang diakui
sebagai suku bangsa Indonesia seperti suku jawa, Madura, batak, sunda dan lain
sebagainya. Sedangkan masyarakat pendatang adalah selain dari masyarakat
pribumi seperti entnis Tionghoa(Mohammad Ali Al Humaidy, 2019).

Madura merupakan bagian dari Indonesia yang merupakan suku terbesar
ketiga di Indonesia yang juga memiliki keanekaragaman budaya, bahasa , adat
istiadat dan termasuk di dalamnya juga agama. Meskipun secara umum kerap sekali
dikatakan bahwa Madura dapat identic dengan Islam. Karena Islam di Madura sudah
mandarah daging yang berfugsi sebagai inti kebudayaan dan memuat ajaran moral
dan etika pada masyarakat Madura. Meskipun, tidak semua kebudayaan Madura
dapat diindetikkan dengan Islam(Bani Eka Dartiningsih, 2020).

Atas dasar itu, tentu jika berkaca pada Indonesia dalam konteks global maka
Madura dengan keanekaragamannya juga berpotensi akan munculnya ketidak
utuhan dalam hidup yang diakibatkan karena sebuah keragaman yang melekat
dalam dirinya jika mereka tidak mampu dalam memahami, menerima dan bersikap
menghargai dengan keyakinan bahwa semuanya manusia adalah sama. Yaitu sama-
sama makhluk Tuhan dan sama-sama penduduk bumi yang menjadi satu kesatuan
atau yang kita kenal dengan istilah kosmopolitanisme atau istilah lainnya yang
sepadan artinya.

Kosmopolitanisme secara umum dapat kita artikan sebagai sebuah gagasan
untuk membangkitkan kewarganegaraan dunia dan mempromosikan identitas yang
tidak berdasarkan territorial. Makna ini merujuk pada kosmopolitanisme secara
etimologisnya, yaitu berasal dari kata kosmos yang berarti alam semesta atau dunia

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 220



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

dan polites yang berarti warga negara. Pendek kata, kosmopolitanisme adalah warga
dunia(Helena Ras Ulina Semberingin dan Ima Rohimah, 2019).

Melihat struktur sosial kehidupan masyarakat Madura yang dikenal dengan
keanekaragaman budaya, bahasa dan juga agama, tentu perlu adanya penanaman
nilai-nilai kosmopolitan yang mampu mengantarkan masyarakat Madura pada level
kosmopolit sehingga bisa menerima,terbuka dan juga mampu berbaur dengan siapa
saja tanpa melihat latar belakangnya sehingga bisa meredam konflik yang dipicu
oleh keragaman. Apa lagi, masyarakat Madura dipandang sebagai masyarakat yang
keras akibat adanya peristiwa carok pembunuhan yang dilakukan oleh dua orang
atau lebih dengan menggunakan senjata tajam. Meskipun yang sedemikian ini tidak
dilakukan oleh semua masyarakat, karena sebetulnya masyarakat Madura sama
seperti masyarakat lainnya yang juga mencintai kedamaian(Bani Eka Dartiningsih,
2020).

Guna mencapai keberhasilan dalam mewujudkan masyarakat Madura yang
cosmopolit saat ini, tentu aspek pendidikan menjadi sarana utama yang bisa dilalui.
Karena bagaimanapun pendidikan dengan masyarakat saling memberikan
pengaruh besar. Disatu sisi pendidikan merupakan hasil dari transformasi sosial
masyarakat, beitupun sebaliknya bahwa kehidupan sosial masyarakat banyak
dipengaruhi juga oleh proses pendidikan. bahkan Pola sistem pendidikan
mengambarkan pola dari tradisi dan budaya sosial masyarakat yang
ada(Suwantoro, 2021).

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas tentang kosmopolitanisme
dalam pendidikan Islam, termasuk di wilayah Madura. Pertama, penelitian oleh
Fathorrozy dan Nurul Qomariyah (2023) menunjukkan bahwa Islam dan
kosmopolitanisme sama-sama mengajarkan persatuan umat manusia tanpa
membedakan latar belakang. Di Madura, nilai ini tercermin dalam pendidikan Islam
yang menggabungkan ajaran agama dengan budaya lokal, seperti terlihat di
Pamekasan yang dikenal sebagai kota Gerbang Salam, adanya vihara sebagai simbol
keragaman, serta peran aktif FKUB. Ini menunjukkan bahwa nilai kosmopolitanisme
telah tumbuh dalam kehidupan keagamaan masyarakat Madura(Fathorrozy, 2023).

Kedua, penelitian oleh Mahfudz Syamsul Hadi dan M. Hasan Muammar (2022)
mengungkap bahwa kosmopolitanisme Islam tidak hanya berkaitan dengan aspek
sosial, tetapi juga menyangkut pergeseran otoritas keagamaan di era digital yang
makin terbuka dan demokratis. Pendidikan Islam kosmopolit dipandang penting
untuk menghapus sekat etnis, budaya, dan agama, serta membentuk kesadaran
umat Islam sebagai bagian dari komunitas global. Konsep ini juga menekankan
pentingnya menghargai keberagaman identitas pribadi agar lahir generasi Muslim
yang inklusif dan siap menghadapi tantangan global(Hadi, M. S., 2022).

Ketiga, penelitian oleh Suhaimis dan Amrizon (2024) menyoroti pergeseran
pendidikan Islam dari pendekatan yang kaku menuju model yang lebih fleksibel dan
kosmopolit. Perubahan ini dipicu oleh globalisasi dan teknologi, sehingga lembaga
pendidikan Islam perlu beradaptasi dengan dunia yang semakin beragam.
Penggabungan nilai-nilai Islam klasik dengan metode modern dinilai penting untuk
meningkatkan pemahaman siswa. Penelitian ini juga menekankan perlunya

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 221



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

pelatihan guru, kerja sama antar lembaga, dan kurikulum seimbang agar pendidikan
I[slam tetap relevan di era global(Suhaimis, S., & Amrizon, 2024).

Penelitian ini jelas memiliki perbedaan dengan tiga penelitian terdahulu yang
umumnya menyoroti aspek umum kosmopolitanisme dalam pendidikan Islam dan
konteks sosial budaya Madura. Secara khusus, penelitian ini berfokus pada upaya
membumikan nilai-nilai kosmopolitanisme melalui pendidikan Islam sebagai
strategi untuk mewujudkan masyarakat Madura yang inklusif di era digital. Jika
penelitian Fathorrozy dan Qomariyah menyoroti praktik keberagaman di
Pamekasan, Mahfudz dan Muammar menekankan pada pergeseran otoritas
keagamaan dalam konteks global, dan Suhaimis serta Amrizon membahas
perubahan pendekatan pendidikan Islam secara umum, maka penelitian ini
menekankan pendekatan yang lebih praktis dan kontekstual di wilayah Madura
dengan mempertimbangkan tantangan perkembangan teknologi serta kebutuhan
akan masyarakat yang terbuka dan inklusif.

Oleh karena itu, peneliti merasa perlu untuk mendalami lebih lanjut
bagaimana urgensi membumikan kosmopolitanisme dalam dunia pendidikan Islam
di Madura, guna membentuk masyarakat yang kosmopolit di era digital masyarakat
yang menjunjung keterbukaan dan kebersamaan, serta mampu hidup
berdampingan melampaui batas ruang dan waktu dalam kehidupan sehari-hari.

Metode Penelitian

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan sekaligus mengkaji tentang
kosmopolitanisme dalam membentuk masyarakat Madura yang kosmopolit
melalui pendidikan. Adapun ruang lingkup bahasannya meliputi kosmopolitan
dalam kerangka konseptual, potret pendidikan Islam di Madura pada era digital dan
telaah sekaligus Membumikan kosmopolitanisme dalam pendidikan Islam di
Madura dalam membentuk masyarakat yang kosmopolitan di era digital. Adapun
metode yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan studi literatur yang
diartikan sebagai serangkaian kegiatan penulisan yang berkaitan dengan metode
pengumpulan data Pustaka, atau jenis pendekatana yang obyek penulisannya digali
melalui beragam informasi kepustakaan baik berupa buku, jurnal ilmiah,
ensiklopedi, majalah, koran dan dokumen(Nana Syaodih, 2009). Data yang
diperoleh akan diuraikan dan analisis secara kualitatif dengan menggunakan
Analisis data interactif Miles & Huberman yang meliputi tiga langkah utama yaitu
data condensation, data display dan Conclusion/verifikasi sebagai bentuk informasi
baru yang layak dijadikan pijakan untuk penelitian berikutnya.

Hasil Dan Pembahasan
a. Kosmopolitanisme dalam Tinjauan Konseptual

Sebagaimana yang telah diuraikan sebelumnya, bahwa Madura terbaca
sebagai etnik yang terbesar ketiga di Indonesia. hal ini memberikan isyarat bahwa
sebagai etnik terbesar tentu memiliki banyak masyarakat, banyak budaya, banyak
bahasa dan juga bisa juga banyak agama. Dengan begitu, maka perlu adanya perekat
yang bisa memberikan jaminan akan keharmonisan dalam hidup bersama dalam
sebuah perbedaan. Tentu banyak hal yang bisa dilakukan mulai dari peningkatan

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 222



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

pemahaman, keterbukaan dan penguatan sikap-sikap toleransi, moderat ataupun
kosmopolitan yang memiliki esensi sama dengan bermuara pada rahmatan lil
alamin.

Secara universal, konsep kosmopolitan dimaknai sebagai sebuah gagasan yang
memandang bahwa manusia memiliki kesamaan drajat dan diakui sebagai
komunitas dunia yang menjadikan mereka (manusia) semua sebagai teman bukan
sorang musuh. Spirit kosmopolitanisme kemudian menjadi meluas hingga menjadi
pandangan dunia global yang harus dihidupkan untuk mewujudkan perdamaian
dunia(Bahrul Ulum dan Sitti Raudhatul Jannah, 2017). Dengan begitu, maka tidak
lain pada prinsipnya kosmopolitanisme ini bisa dijadikan pondasi kehidupan tanpa
melihat perbedaan bahkan menghapus sekat-sekat atau batasan-batasan perbedaan
dalam kehidupan sosial masyarakat.

Dalam sejarah umat muslim, kosmopolitanisme sudah ada sejak masa nabi
Muhammad Saw baik secara material layaknya seni arsitektur ataupun yang
sifatnya non material yang beruwuj konsep pemikiran(M.Habibullah, 2019).
Kosmopolitanisme pada saat itu adalah berakar pada saat beliau berada di Madinah.
Dimana nabi Muhammad menjadikan kota Madinah sebagai kota kosmopolit yang
terbuka dengan peradaban lain yang bisa membuka wawasan pemikiran Islam.
Bahkan kosmopolitanisme menampakkan diri dalam unsur dominan yang
menakjubkan, yakni kehidupan beragama yang elektik selama ber abad-abad.
Sehingga dari titik inilah warisan nabi dalam penciptaan peradaban Madinah
menjadi dasar utama kosmopolitanisme peradaban Islam.(Muhammad Syukri
Salleh, 2014) Bahkan Gerrardette Philips, dkk menyebutkan bahwa adanya
dorongan Islam untuk membangun suatu peradaban, maka kota Madinah diberi
predikat Al-Munawatul Al- Munawaroh sebuah peradaban modern yang selalu
mencerahi(Gerrardette Philips, 2022).

Dalam konteks kelndonesiaan, kita kenal dengan Abdur Rahman Wahid atau
yang kerap dipanggil Gusdur. Melalui cara pandang yang sangat kosmopolit, beliau
mampu menjadikan Islam kokoh secara teologis dan kuat secara kultural akan
tetapi fleksibel dan dan tidak kaku dalam penerapannya. Lebih lanjut, melalui cara
pandang dan sikap kosmpolit ini, transformasi sosial keagamaan yang dilakukan
olehnya sama sekali tidak menimbulkan goncangan sosial dari kaum agamawan.
Bahkan, dari sisi eksternal cara pandang dan sikap yang seperti itu, diterima oleh
komunitas kelompok lain di luar Islam(Abdurrahman Wahid, 2019).

Konsistensi beliau terhadap Islam kosmopolitan disebabkan yang sedemikian
itu tidak lain adalah sebagai word view yang akan menghasilkan Islam yang inklusif,
pluralis, fleksibel dan toleran sesuai dengan kondisi Indonesia kekinian yang
endingnya akan mengarahkan pada kesadaran umat muslim sebagai bagian
peradaban dunia. Meskipun sebenranya, jika dilacak dari sisi historisya, Islam
sebannrya sudah bersifat inklusif, fleksibel dan lain sebagainya sebagaimana yang
disebutkan sebelumnya(Mudhofir, 2004).

Kosmopolitanisme Islam dapat tercapai pada titik optimal manakala tercapai
keseimbangan antara kecenderungan normatif kaum Muslim dan kebebasan
berfikir semua warga masyarakat dalam hal ini termasuk mereka yang non-Muslim.
Bagi Gus Dur, kosmopolitanisme seperti itulah yang kreatif, karena didalamnya

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 223



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

warga masyarakat mengambil inisatif untuk mencari wawasan terjauh dari
keharusan berpegang pada kebenaran. Situasi kreatif yang memungkinkan
pencarian sisi-sisi paling tidak masuk akan dari kebenaran yang ingin dicari dan
ditemukan, situasi cair yang memaksa universalisme ajaran Islam untuk terus
menerus mewujudkan diri dalam bentuk nyata(Abdurrahman Wahid, 2019).
Disinilah Islam mampu merespon bagaimana perkembangan kehidupan
masyarakat dan bahkan perubahan zaman.

Dengan berbagai uraian di atas, maka sejatinya kosmopolitan secara
prinsipnya adalah memiliki orientasi mulia untuk memantapkan sebuah pandangan
bahwa semua manusia apapun perbedaanya harus tunduk pada standar-standar
moral yang sama. yang mana batasan perbedaan antar bangsa, negara, budaya atau
sosial-kemasyarakatan secara moral dilihat tidak relevan. Karena sifatnya inilah
kemudian kosmopolitanisme yang mengusung egaliter tanpa melihat bangsa, ras,
ataupun agamanya, digadang-gadang sebagai “musuh” politik negara-bangsa.

b. Potret Pendidikan Islam di Madura Pada Era Digital

Masyarakat sebagai bagian dari lembaga pendidikan secara umumnya,
keberadaanya memiliki sifat dan fungsi berbeda dengan ruang lingkup dan batasan
keanekaragaman bentuk serta jenis kehidupan sosial yang dilengkapi dengan
keanekaragaman kebudayaan.. Sudah menjadi rahasia umum bahwa setiap
masyarakat pasti memiliki karakteristik tersendiri sebagai ciri khas sekaligus
identitasnya yang membedakan dengan masyarakat lainnya, termasuk juga salah
satunya dalam melaksanakan praktik pendidikan secara formalnya.

Pendidikan yang diyakini sebagai alat untuk meningkatkan kualitas hidup
masyarakat, akan selalu dipersepsikan sebagai alternatif dalam mengatasi segala
bentuk persoalan manusia baik dalam konteks individu ataupun secara kelompok
(sosial masyarakat). lebih lanjut, formulasi masyarakat ideal dengan berorientasi
pada keharmonisan atau kebahagiaan hidup dengan nilai-nilai kebenaran menjadi
salah satu tujuan mulia mengapa pendidikan harus dilaksanakan.

Pada dasarnya, pelaksanaan pendidikan dalam kehidupan manusia, tidak lain
berlandaskan pada satu tujuan utama yaitu untuk memanusiakan manusia atau
mengangkat harkat dan martabatnya menjadi khalifah fil ard dengan segenap tugas
dan tanggung jawabnya  memakmurkan kehidupan sekaligus memlihara
lingkungan(Darmadi, 2018). Tentu pengertian yang semacam ini juga merujuk pada
pelaksanaan pendidikan Islam dalam kehidupan masyarakat baik di desa, kota
bahkan diseluru penjuru dunia.

Secara garis besarnya, pelaksanaan pendidikan Islam dalam kehidupan
masyarakat bentuknya sangat beraanekaragam. ada yang bercorak individu
layaknya seseorang yang mendatangi kyai atau ulama yang ingin minta fatwa untuk
persoalan hidupnya, ada juga yang bercorak melembaga layaknya, langgar atau
mushollah, pesantren, madrasah, Taman Pendidikan Al-quran (TPA)(Mizanul
Akrom, 2019). Semua lembaga pendidikan tersebut pada umunyajuga tidak jauh
berbeda dengan wujud lembaga pendidikan Islam yang berada di pulau Madura.

Jika kita telisik kembali akar sejarah pendidikan Islam di pulau Madura, maka
akan didapatkan bahwa lembaga pendidikan Islam yang pertama adalah langgar
(Langgher, ejaan bahasa Madura). Bagi masyarakat Madura langgar dianggap

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 224



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

sebagai saksi bersejarah bagi peradaban muslim di pulau ini. hal ini didasarkan
pada alasan kuat yang berupa bahwa warga masayrakat Madura mengenal tentang
ajaraan-ajaran Islam melalui lembaga ini sebagaimana orang jawa dan orang
pribumi lainnya(Zaitur Rahem, 2020).

Pada mulanya, Tujuan didirikannya langgar bukan sebagai tempat untuk
menimbah ilmu (lembaga pendidikan), melainkan sebagai tempat atau sarana
beribadah sholat lima waktu kepada Tuhan Yang maha Kuasa. Akan tetapi, seiring
dengan perjalan waktu langgar dijadikan sebagai tempa pendidikan bagi orang
dewasa dan anak-anak. Bagi orang dewasa pendidikan yang ditempuh berupa
pengajian yang disampaikan oleh seorang muballigh (kyai, ustadz atau guru) kepada
para Jemaah yang berkaitan dengan aqidah, syariat dan akhlak. Sedangkan bagi
anak-anak hanya berpusat pada pemahaman atau pengajian al-Qur'an yang
disesuaikan dengan kaidah-kaidah bacaan yang benar(Haidar Putra Daulay, 2007).

Pada tahap berikutnya, dari pendidikan yang dilaksanakan di langgar, meluas
pada masjid kemudian berkembang menjadi madrasah dengan beranekaragam
bentuknya dan seiring dengan perjalan waktupun berkembang hingga berwujud
menjadi pondok pesantren yang hingga saat ini masih dilestarikan bahkan dengan
corak yang berbeda-beda menyesuaikan dengan kebutuhan hidup masyarakat
sekaligus sebagai bentuk respon dari perkembangan ilmu pengetahuan dan
tekhnologi yang pada akhirnya muncul pondok-pondok pesantren yang
mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu umum.

Lembaga pendidikan Islam dengan segala bentuknya, tidak lain merupakan
suatu sisstem yang memungkinkan proses kependidikan Islam terus berlangsung
secara bertahap dan berkesinambungan secara terus menerus dengan
menyesuaikan pada segala bentuk tuntutan dan kebutuhan masyarakat dimana
lembaga pendidikan Islam itu dibangun.

Terlepas dari bagaimana perjalanan dari keempat lembaga pendidikan Islam
di pulau Madura, pembacaan terhadap keempatnya harus juga membaca terhadap
kondisi saat ini yang kita kenal dengan era digital. Artinya dengan kondisi yang
serba canggih, maka sudah seyogyanya lembaga pendidikan Islam di Madura
melakukan pembaharuan dengan menyesuaiakn terhadap karaktersitik lembaga
pendidikan Islam tersebut. Sebab bagaimanapun juga pendidikan Islam
sebagaimana yang diakui oleh Azyumardi Azrah memiliki potensi besar dalam
pemberdayaan pendidikan rakyat secara keseluruhan , sehingga terbentuk
masyarakat madani di tingkat bawah(Samsul Bahri, 2020).

Dengan mencermati berbagai uraian di atas, maka kesimpulannya adalah
eksistensi pendidikan Islam di Madura dengan berbagai bentuknya, mulai dari
langgar, masjid, madrasah hingga pesantren di era saat ini, harus memiliki kualitas
dan kuantitas yang memberdayakan semua aspek dengan orientasi utamanya
adalah dalam rangka berdaya saing di era digital yang serba canggih.

¢. Membumikan Kosmopolitanisme dalam Pendidikan Islam di Madura
Perkembangan zaman yang mengarah pada modernisasi menjadi tantangan
yang dihadapi oleh seluruh lapisan masyarakat, termasuk masyarakat Madura.
Dalam konteks ini, masyarakat dituntut memiliki sikap terbuka, sensitif terhadap
perubahan, serta mampu menerima perbedaan sebagai sebuah keniscayaan. Pada

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 225



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

era digital, interaksi sosial lintas latar belakang budaya, sosial, dan agama tidak lagi
dibatasi oleh ruang dan waktu, sehingga menuntut kesiapan masyarakat untuk
hidup dalam keberagaman secara harmonis.

Kondisi tersebut mengharuskan individu maupun lembaga sosial, termasuk
lembaga pendidikan Islam, untuk peka terhadap perubahan dan mampu
beradaptasi agar tidak tertinggal. Modernisasi mendorong lahirnya masyarakat
dengan cara pandang yang lebih terbuka dan rasional, sehingga pendidikan Islam
dituntut berperan aktif dalam membentuk sumber daya manusia yang mampu
bersaing sekaligus tetap berakar pada nilai-nilai keislaman.

Berbicara tentang masyarakat modern khususnya dalam konteks dunia Islam,
Soekarno berpendapat bahwa Islam harus mampu menemukan hal-hal baru dengan
salah satu bentuk perwujudannya adalah menghasilkan kreatifitas dan inovasi
baru dalam pengembangan ilmu pengetahuan. Karena, kehidupan masyarakat yang
semakin lama semakin berkembang mengikuti zaman, sehingga Islam ataupun
pendidikan Islam harus bisa mengimbangi agar masyarakat Islam ataupun lembaga
pendidikan Islam tidak dipandang sebelah mata oleh masyarakat. Tuntutannya
adalah bagaimanapun caranya, Islam harus mampu memproduksi manusia-
manusia yang bisa diterima masayarakat dan terus berkembang menuju
modernisasi(Lukman Surya dan Nur Kholik, 2020).

Merespons realitas tersebut, masyarakat Madura sebagai masyarakat yang
majemuk memerlukan pemahaman yang menempatkan manusia tidak semata-mata
berdasarkan identitas sosial, suku, atau agama, melainkan sebagai bagian dari
komunitas kemanusiaan yang lebih luas. Sikap tidak mempertentangkan perbedaan
serta membangun harmoni dalam kehidupan plural merupakan benih tumbuhnya
paham kosmopolitanisme dalam kehidupan sosial.

Secara konseptual, kosmopolitanisme menekankan kesatuan umat manusia
dan menolak segala bentuk diskriminasi berbasis identitas primordial. Paham ini
memandang seluruh manusia sebagai bagian dari komunitas global yang setara.
Dalam konteks ini, pendidikan termasuk pendidikan Islam di Madura memiliki
peran strategis sebagai medium internalisasi nilai-nilai kosmopolitan tersebut.

Ada banyak model dan variabel tentang kosmopolitanisme, salah satunya
adalah pendidikan. pendidikan dipandang sebagai sebuah faktor penting lahirnya
sikap toleransi . melalui pendidikan seseorang diajari bagaiamana cara menghargai
orang lain yang berda dari segi latar belakangnya, dari pendidikanpun setiap orang
diajari betapa pentingnya kebebasan politik dan hak-hak sipil. Semakin tinggi
tingkat pendidikan seseorang, maka semakin tinggi tingkat toleransinya. Bahkan
pernyataan ini dikuatkan dengan studi yang dilakukan oleh Ewa A,Golebiowska
yang menyatakan bahwa ada hubungan yang signifikan dan positif antara
pendidikan dan toleransi atau deskriminasi, meskipun demikian pada sisi lainnya,
tidak semua ahli sepakat bahwa pendidikan mempengaruhi toleransi hal ini juga
dikuatkan oleh studi yang dilakukan oleh Jackmann yang hasilnya justru
memperlihatkan tidak ada pengaruh signifikan antara pendidikan dan toleransi dan
tidak ada perbedaan antara tingkat toleransi diantara public dengan pendidikan
yang berbeda(Denny JA, 2014).

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 226



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

Dalam praktiknya, pembumian nilai kosmopolitanisme dalam pendidikan
Islam di Madura dapat ditemukan pada tradisi pendidikan pesantren dan madrasah.
Pesantren-pesantren di Madura, misalnya, mengembangkan forum bahtsul masail
sebagai ruang dialog keagamaan yang melatih santri untuk memahami perbedaan
pandangan secara argumentatif dan inklusif. Forum ini tidak hanya membahas
persoalan fikih, tetapi juga isu-isu sosial kemasyarakatan yang menuntut sikap
terbuka dan responsif terhadap realitas plural.

Selain itu, madrasah dan lembaga pendidikan Islam di Madura mulai
mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama melalui penguatan materi Aswaja,
pembelajaran kontekstual, serta keterlibatan peserta didik dalam kegiatan sosial
kemasyarakatan. Praktik ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya
berorientasi pada penguasaan teks keagamaan, tetapi juga pada pembentukan sikap
sosial yang menghargai keberagaman dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan.

Pendidikan Islam dalam wilayah Madura, yang dibangun atau dilandasai oleh
nilai-nilai kosmopolitanisme ini, akan melahirkan manusia-manusia yang
memandang orang lain yang memiliki latar belakang yang beda baik dari aspek
sosial, suku, ras atau bahkan agama bukan penghalang untuk bisa bergaul,
berkomunikasi, bersosialisasi diri, saling menghormati dan memiliki sikap toleransi
serta menjadikan relasi antar sesama sebagai sesuatu yang harus dijaga dan
dilestarikan.

Lebih lanjut tentu, menanamkan ataupun membumikan nilai-nilai
kosmopolitanisme bagi pendidikan Islam yang dibangun di tengah-tengah
masyarakat yang plural layaknya masyarakat Madura, dipandang sangat penting.
Sebab, untuk menjaga keharmonisan dan kerukunan antar ataupun intern
masyarakat Madura salah satunya dengan penguatan paham kosmopolitanisme
yang bisa dilalui dengan jalur pendidikan (Islam) di semua tingkatan. Karena,
eksistensi lembaga pendidikan di tengah masyarakat memiliki peran dan tanggung
jawab yang menurut pandangan Islam adalah sangat berkaiatan sekali dengan
usaha untuk mensukseskan misi hidup seorang muslim(Khaidir, 2022).

Dengan membumikan paham kosmopolitanisme dalam dunia pendidikan
[slam di Madura di setiap varian bentuk pendidikan Islamnya, maka diharapkan
pendidikan lebih dominan dalam memainkan perannya untuk melahirkan manusia
yang kosmopolit yang pada gilirannya akan terwujud masyarakat Madura yang
kosmopolitan dengan sikap yang tidak intoleran, terbuka dan menerima perbedaan-
perbedaan yang dimiliki orang lain tanpa menghilangkan jati dirinya sebagai
masyarakat Madura.

Kesimpulan

Kajian ini menyimpulkan bahwa pendidikan Islam di Madura memiliki
kontribusi signifikan dalam membangun masyarakat yang inklusif melalui
internalisasi nilai kosmopolitanisme dalam pendidikan islam. Praktik pendidikan di
pesantren dan madrasah, seperti forum bahtsul masail, pembelajaran Aswaja, dan
keterlibatan sosial peserta didik, berperan sebagai sarana pembentukan kesadaran
keberagaman dan penghargaan terhadap perbedaan. Implikasi dari pembumian
kosmopolitanisme tersebut tampak pada terbentuknya sikap sosial yang lebih

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 227



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

terbuka, dialogis, dan humanis di tengah masyarakat Madura yang majemuk.
Dengan demikian, penguatan pendidikan Islam yang kosmopolitan menjadi strategi
kultural dan pedagogis yang relevan untuk menjaga kohesi sosial dan inklusivitas
masyarakat Madura di tengah dinamika era digital.

Daftar Referensi
Abdurrahman Wabhid, S. N. (2019). Perempuan dan Pluralisme. LKIS.

Bahrul Ulum dan Sitti Raudhatul Jannah. (2017). Kosmopolitanisme di Persimpangan
Jalan : Hegimoni Sosial-Politik Putra daerah. Magnum Pustaka Utama.

Bani Eka Dartiningsih. (2020). Budaya dan Masyarakat Madura. CV. Adanu Abimata.

Darmadi. (2018). Konservasi Sumber daya manusia dalam ekosistem pendidikan
Islam. CV. Jendela Sastra Indonesia Press.

Denny JA. (2014). Menjadi Indonesia Tanpa Deskriminasi, data , teori dan solusi.
Cerah Budaya Indonesia.

Fathorrozy, N. Q. (2023). The Concsept of Cosmopolitan-Based Islamic Education in
Madura " TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam. Tadris.
https://doi.org/https://doi.org/10.19105/tjpi.v18i1.8417

Gerrardette Philips, dkk. (2022). Young Muslim Voice : Esai Inspirasi dari Young
Muslim’sGuide To the Modern Word Sayyed Hossein Nasr. Prodi S2 Studi Agama-
Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Hadi, M. S., & M. (2022). Dampak Kosmopolitanisme Islam terhadap Pendidikan
Islam di Dunia Global. Dirasat: Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Islam,.
https://doi.org/https://doi.org/10.26594 /dirasat.v8i1.2832

Haidar Putra Daulay. (2007). Sejarah Pertumbuhan dan Pembaharuan Pendidikan
Islam di Indonesia. Kencana.

Helena Ras Ulina Semberingin dan Ima Rohimah. (2019). Daya Saing Indonesia di
Era Globalisasi. Media Nusa Creative.

Herry Effendi, dkk. (2020). Buku Model Pembelajaran Sejarah Islam Berbasis
Kebhinnekaan (PSI-BK) Sebagai Daya Tangkal Radikalisme di Perguruan
Tinggi. PT. Nasya Expanding Management.

Khaidir, dkk. (2022). Sosiologi Pendidikan Islam. Yayasan Penerbit Muhammad
Zaini.

Lukman Surya dan Nur Kholik. (2020). Manifesto Modernisasi Pendidikan Islam

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 228



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

Ulasan Pemikiran Soekarno. Edu Publisher.

M.Habibullah. (2019). Kosmopolitanisme dalam Budaya Islam. As-Shuffah: Journal
of Islamic Studies, 7(2), 21.
https://doi.org/https://doi.org/10.19109/as.v1i2.4859

Mizanul Akrom. (2019). Pendidikan Islam Kritis, Pluralis dan Kontekstual. CV
Mudilan Group.

Mohammad Ali Al Humaidy, dkk. (2019). Etnis Tionghoa (Interaksi sosial Etnis
Tionghoa dan Etnis Madura di Sumenep Madura). CV. Jakad Media Publishing.

Mudhofir, S. B. dan. (2004). Jombang Kairo, Jombang Chicago Sintesis Pemikiran
Gusdur dan Cak Nur dalam Pembaharuan Islam di Indonesia. Tiga Serangkai.

Muhammad A.S Hikam. (2016). Deradikalisasi; Peran Masyarakat Sipil Indonesia
dalam Membendung Radikalisme. Kompas.

Muhammad Syukri Salleh, D. (2014). Islamisasi Pembangunan. UMSU Press.
Nana Syaodih. (2009). Metode penelitian Pendidikan. PT. Remaja Rosdakarya.
Samsul Bahri. (2020). Sejarah Pendidikan Sosial. CV.Adanu Abimata.

Suhaimis, S., & Amrizon, A. (2024). Transformative Shifts: From Puritanical
Rigidities to Cosmopolitan Flexibilities in Islamic Education. International
Journal of Islamic Thought and Humanities.
https://doi.org/https://doi.org/10.54298/ijith.v3i2.221

Suwantoro. (2021). Kampus Merdeka Seri 4. In Masa Depan Perguruan Tinggi dalam
Sistem Kampus Merdeka di Era Pandemi, (p. 55). Syiah Kuala University Press.

Zaitur Rahem. (2020). Jejak Intelektual Pendidikan Islam generasi salafiyah dan
khalifiyah. Pustaka [Imu.

Suwantoro & Rakandana, Membumikan Kosmopolitanisme...... 229



