
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 217 

 

 

 

MEMBUMIKAN KOSMOPOLITANISME 
DALAM PENDIDIKAN ISLAM UNTUK 
MEMBANGUN MASYARAKAT MADURA 
YANG INKLUSIF 
 
Suwantoro 
Universitas Islam Negeri Madura 
Email : suwantoro@iainmadura.ac.id  
 
Ipung Rakandana 
Institut Darul Ulum Banyuanyar Pamekasan 
Email : ipungrakandana@gmail.com  
 
 
 

Abstrak: Madura merupakan wilayah yang kaya akan keberagaman budaya, tradisi, 
bahasa, dan agama. Kondisi ini meniscayakan pentingnya penguatan nilai-nilai 
kosmopolitanisme yang menjunjung kesetaraan, keterbukaan, dan keuniversalan 
sebagai landasan hidup bermasyarakat. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji 
urgensi dan relevansi kosmopolitanisme dalam pendidikan Islam sebagai upaya 
membentuk masyarakat Madura yang inklusif di era digital. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 
research), serta dianalisis secara deskriptif. Data dikumpulkan dari berbagai 
literatur terkait kosmopolitanisme, pendidikan Islam, dan dinamika sosial 
masyarakat Madura. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam di Madura 
berfungsi sebagai ruang pembelajaran sosial yang efektif dalam menanamkan nilai-
nilai kosmopolitan. Berbagai praktik edukatif di lingkungan pesantren dan 
madrasah tidak hanya berorientasi pada penguatan keagamaan, tetapi juga pada 
pembentukan kesadaran keberagaman melalui dialog keilmuan, pemahaman 
keislaman moderat, dan partisipasi sosial peserta didik. Kondisi ini mendorong 
lahirnya sikap sosial yang lebih adaptif, inklusif, dan humanis dalam merespons 
realitas kemajemukan masyarakat Madura. 
 
Kata Kunci: Kosmopolitanisme, Pendidikan Islam, Madura. 
 
Abstract: Madura is a region characterized by rich diversity in culture, traditions, language, 
and religion. This condition underscores the importance of strengthening cosmopolitan values 
that uphold equality, openness, and universality as fundamental principles of social life. This 
article aims to examine the urgency and relevance of cosmopolitanism in Islamic education as 
an effort to foster an inclusive Madurese society in the digital era. This study employs a 

qualitative approach using a library research method and is analyzed descriptively. Data were 

mailto:suwantoro@iainmadura.ac.id
mailto:ipungrakandana@gmail.com


Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 218 

 

 

collected from various sources of literature related to cosmopolitanism, Islamic education, and 
the social dynamics of Madurese society.The findings indicate that Islamic education in 
Madura functions as an effective space for social learning in instilling cosmopolitan values. 
Various educational practices in pesantren and madrasah are not solely oriented toward 
strengthening religious understanding but also toward cultivating awareness of diversity 
through scholarly dialogue, the promotion of moderate Islamic perspectives, and students’ 
social participation. This condition encourages the emergence of more adaptive, inclusive, and 
humanistic social attitudes in responding to the plural realities of Madurese society. 

 

Keywords : Kosmopolitanism, Islamic Education, Madura. 

 

 
  



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 219 

 

 

Pendahuluan 
Dalam perjalanan sejarah bangsa Indonesia hingga saat ini, salah satu yang 

diuraikan secara jelas di dalamnya adalah bahwa bangsa Indonenesia merupakan 
suatu bangsa yang memiliki keanekaragaman suku, bahasa, kebudayaan hingga 
pada aspek kepercayaan (agama) yang dianutmya. Realitas kehidupan masyarakat 
Indonesia yang beranekaragam itu sangat sulit untuk dipungkiri bahkan akan 
semakin berkembang dari masa silam, saat ini hingga yang akan datang. 

Perkembangan keanekaragaman tersebut tentu sebagai sebuah fenomena 
sosial yang melekat sekaligus menjadi ciri khas dari kehidupan bangsa Indonesia 
yang memang dikenal sebagai negara majemuk yang kemudian diikat dengan 
sebuah prinsip persatuan dan kesatuan bangsa Indonesia  dengan semboyan 
“Bhinneka Tunggal Ika” yang artinya adalah meskipun berbeda-beda tapi tetap satu. 
Bersatu dalam perbedaan, bersatu pula dalam keberagaman, merajut kekuatan 
dalam kebersamaan menuju suatu kehidupan bangsa yang harmonis dengan 
semangat moderat dan toleransi guna mewujudkan keutuhan Negara Kesatuan 
Republik Indonesia (NKRI) yang menjadi cita-cita bersama.  

Kebhinnekaan merupakan ciri khas masyarakat kita dan telah mengakar 
dalam kehidupan masyarakat Indonesia. tentu ini adalah salah satu indikasi bahwa 
kebhinnekaan bangsa ini tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan masih melalaui 
proses Panjang dalam perjalanan bangsa Indonesia. jauh sebelum masyarakat barat 
mendengungkan wacana multikulturalisme, masyarakat Indonesia telah hidup 
dengan kebhinnekaan meliputi  suku bangsa, adat istiadat,  agama dan lain 
sebagainya(Herry Effendi, 2020).  

Sebagai Negara yang memiliki keanekaragaman atau multikultural 
sebagaimana yang telah diungkapkan di atas, tentu akan menjadi sebuah keunikan 
dan kebanggaan terssendiri bagi bangsa Indonesia bahwa dirinya adalah bangsa 
yang besar sekaligus hal ini sebagai bukti bahwa keberagaman yang dimiliki oleh 
bangsa Indonesia sejak dahulu tidak dipersoalkan dalam berjuang mewujudkan 
keadilan, kemakmuran, dan keberadaban yang menjunjung nilai-nilai kemanusiaan 
bahkan saat mengusir para penjajah. Bangsa kita terbukti mampu bersatu dalam 
keberagaman demi mewujudkan kemerdekaan yang merupakan cita-cita bersama. 

Hal yang sedemikian itu, tentu menjadi suatu kebanggaan dan anugerah dari 
Tuhan yang maha kuasa. Akan tetapi, pada sisi-sisi yang lain, kondisi yang semacam 
itu tidak bisa dipungkiri akan menjadi malapetaka bagi mereka (bangsa Indonesia) 
apabila tidak diperkuat dengan kesadaran dan pemahaman yang benar terhadap 
realitas yang beraneka ragam yang pada gilirannya menghasilkan sebuah sikap yang 
toleransi, saling menghargai, tidak saling membenci bahkan meyakini bahwa semua 
manusia adalah satu kesatuan sebagai penduduk bumi.  

Jika semua sikap tersebut tetap kita jaga dan tercermin dalam kehidupan 
sehari-hari tentu akan menjadi perekat keharmonisan dan keutuhan dalam 
kehidupan yang beranekaragam. Akan tetapi, semua itu tidak semudah 
membalikkan telapak tangan. Karena memang kehidupan yang pluralitas ini 
berpotensi akan lahirnya sebuah konflik dan mungkin ini yang kita sebut sebagai 
sebuah paradoks dari kemajemukan tersebut. 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 220 

 

 

Sampai saat ini, lumayan banyak realitas yang tidak mengenakkan muncul 
kepermukaan yang berpotensi menjadi pemicu akan munculnya perpecahan bangsa 
Indonesia. Salah satu contohnya adalah aspek keyakinan (agama) dimana 
persoalan-persoalan yang mencuat ke permukaan adalah lahirnya Gerakan 
transnasional yang berwujud Gerakan radikalisme dan terorisme dengan 
berlandaskan pada ideologis fundamentalis Islam radikal dan traans-nasional yang 
dikembangkan dari paham wahabisme(Muhammad A.S Hikam, 2016). 

Munculnya Gerakan-gerakan semacam itu, tentu akan merusak tatanan 
masyarakat yang selalu mengedepankan prinsip kebersamaan dalam perbedaan. 
Bahkan, karena hal itu dipicu karena adanya perbedaan keyakinan ataupun 
perbedaan penafsiran, maka pada gilirannyapun akan memberikan anggapan 
bahwa agama (Islam kususnya) masih belum atau bukan sumber ajaran yang 
menjadi pedoman hidup dan rahmat bagi seluruh alam tanpa adanya pengecualian 
atau deskriminasi apapun baik suku, agama, ras ataupun lainnya. Tentu, yang 
sedemikian ini akan menjadi problem tersendiri bagi bangsa Indonesia.  

Problem sosial akibat adanya pluralitas ataupun kehidupan masyarakat yang 
majemuk dalam lingkup global, tentu juga akan merembet pada masyarakat bawah 
(akar rumput) dalam lingkup local yang corak kehidupannya juga beranekaragam 
sesuai dengan latar belakang ataupun karakter yang melekat dalam dirinya. 
Menurut Prihartanti dkk sebagaimana yang dikutip oleh Muhammad Ali Al 
Humaidy, dkk. Menyatakan bahwa msyarakat Indonesia tergolong pada dua macam 
kategori, yaitu masyarakat pribumi yang merupakan penduduk asli  yang diakui 
sebagai suku bangsa Indonesia seperti suku jawa, Madura, batak, sunda dan lain 
sebagainya. Sedangkan masyarakat pendatang adalah selain dari masyarakat 
pribumi seperti entnis Tionghoa(Mohammad Ali Al Humaidy, 2019). 

Madura merupakan bagian dari Indonesia yang merupakan suku terbesar 
ketiga di Indonesia yang juga memiliki keanekaragaman budaya, bahasa , adat 
istiadat dan termasuk di dalamnya juga agama. Meskipun secara umum kerap sekali 
dikatakan bahwa Madura dapat identic dengan Islam. Karena Islam di Madura sudah 
mandarah daging yang berfugsi sebagai inti kebudayaan dan memuat ajaran moral  
dan etika pada masyarakat Madura. Meskipun, tidak semua kebudayaan Madura 
dapat diindetikkan dengan Islam(Bani Eka Dartiningsih, 2020). 

Atas dasar itu, tentu jika berkaca pada Indonesia dalam konteks global maka 
Madura dengan keanekaragamannya juga berpotensi akan munculnya ketidak 
utuhan dalam hidup yang diakibatkan karena sebuah keragaman yang melekat 
dalam dirinya jika mereka tidak mampu dalam memahami, menerima dan bersikap 
menghargai dengan keyakinan bahwa semuanya  manusia adalah sama. Yaitu sama-
sama makhluk Tuhan dan sama-sama penduduk bumi yang menjadi satu kesatuan 
atau yang kita kenal dengan istilah kosmopolitanisme atau istilah lainnya yang 
sepadan artinya. 

Kosmopolitanisme secara umum dapat kita artikan sebagai sebuah gagasan 
untuk membangkitkan kewarganegaraan dunia dan mempromosikan identitas yang 
tidak berdasarkan territorial. Makna ini merujuk pada kosmopolitanisme secara 
etimologisnya, yaitu berasal dari kata kosmos yang berarti alam semesta atau dunia  



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 221 

 

 

dan polites yang berarti warga negara. Pendek kata, kosmopolitanisme adalah warga 
dunia(Helena Ras Ulina Semberingin dan Ima Rohimah, 2019). 

Melihat struktur sosial kehidupan masyarakat Madura yang  dikenal dengan 
keanekaragaman budaya, bahasa dan juga agama, tentu perlu adanya penanaman 
nilai-nilai kosmopolitan yang mampu mengantarkan masyarakat Madura pada level 
kosmopolit sehingga bisa menerima,terbuka dan juga mampu berbaur dengan siapa 
saja tanpa melihat latar belakangnya sehingga bisa meredam konflik yang dipicu 
oleh keragaman. Apa lagi, masyarakat Madura dipandang sebagai masyarakat yang 
keras akibat adanya peristiwa carok pembunuhan yang dilakukan oleh dua orang 
atau lebih dengan menggunakan senjata tajam. Meskipun yang sedemikian ini tidak 
dilakukan oleh semua masyarakat, karena sebetulnya masyarakat Madura sama 
seperti masyarakat lainnya yang juga mencintai kedamaian(Bani Eka Dartiningsih, 
2020). 

Guna mencapai keberhasilan dalam mewujudkan masyarakat Madura yang 
cosmopolit saat ini, tentu aspek pendidikan menjadi sarana utama yang bisa dilalui. 
Karena bagaimanapun pendidikan dengan masyarakat saling memberikan 
pengaruh besar. Disatu sisi  pendidikan merupakan hasil dari transformasi sosial 
masyarakat, beitupun sebaliknya bahwa kehidupan sosial masyarakat banyak 
dipengaruhi juga oleh proses pendidikan. bahkan  Pola sistem pendidikan 
mengambarkan pola dari tradisi dan budaya sosial masyarakat yang 
ada(Suwantoro, 2021). 

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas tentang kosmopolitanisme 
dalam pendidikan Islam, termasuk di wilayah Madura. Pertama, penelitian oleh 
Fathorrozy dan Nurul Qomariyah (2023) menunjukkan bahwa Islam dan 
kosmopolitanisme sama-sama mengajarkan persatuan umat manusia tanpa 
membedakan latar belakang. Di Madura, nilai ini tercermin dalam pendidikan Islam 
yang menggabungkan ajaran agama dengan budaya lokal, seperti terlihat di 
Pamekasan yang dikenal sebagai kota Gerbang Salam, adanya vihara sebagai simbol 
keragaman, serta peran aktif FKUB. Ini menunjukkan bahwa nilai kosmopolitanisme 
telah tumbuh dalam kehidupan keagamaan masyarakat Madura(Fathorrozy, 2023). 

Kedua, penelitian oleh Mahfudz Syamsul Hadi dan M. Hasan Muammar (2022) 
mengungkap bahwa kosmopolitanisme Islam tidak hanya berkaitan dengan aspek 
sosial, tetapi juga menyangkut pergeseran otoritas keagamaan di era digital yang 
makin terbuka dan demokratis. Pendidikan Islam kosmopolit dipandang penting 
untuk menghapus sekat etnis, budaya, dan agama, serta membentuk kesadaran 
umat Islam sebagai bagian dari komunitas global. Konsep ini juga menekankan 
pentingnya menghargai keberagaman identitas pribadi agar lahir generasi Muslim 
yang inklusif dan siap menghadapi tantangan global(Hadi, M. S., 2022). 

Ketiga, penelitian oleh Suhaimis dan Amrizon (2024) menyoroti pergeseran 
pendidikan Islam dari pendekatan yang kaku menuju model yang lebih fleksibel dan 
kosmopolit. Perubahan ini dipicu oleh globalisasi dan teknologi, sehingga lembaga 
pendidikan Islam perlu beradaptasi dengan dunia yang semakin beragam. 
Penggabungan nilai-nilai Islam klasik dengan metode modern dinilai penting untuk 
meningkatkan pemahaman siswa. Penelitian ini juga menekankan perlunya 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 222 

 

 

pelatihan guru, kerja sama antar lembaga, dan kurikulum seimbang agar pendidikan 
Islam tetap relevan di era global(Suhaimis, S., & Amrizon, 2024). 

Penelitian ini jelas memiliki perbedaan dengan tiga penelitian terdahulu yang 
umumnya menyoroti aspek umum kosmopolitanisme dalam pendidikan Islam dan 
konteks sosial budaya Madura. Secara khusus, penelitian ini berfokus pada upaya 
membumikan nilai-nilai kosmopolitanisme melalui pendidikan Islam sebagai 
strategi untuk mewujudkan masyarakat Madura yang inklusif di era digital. Jika 
penelitian Fathorrozy dan Qomariyah menyoroti praktik keberagaman di 
Pamekasan, Mahfudz dan Muammar menekankan pada pergeseran otoritas 
keagamaan dalam konteks global, dan Suhaimis serta Amrizon membahas 
perubahan pendekatan pendidikan Islam secara umum, maka penelitian ini 
menekankan pendekatan yang lebih praktis dan kontekstual di wilayah Madura 
dengan mempertimbangkan tantangan perkembangan teknologi serta kebutuhan 
akan masyarakat yang terbuka dan inklusif. 

Oleh karena itu, peneliti merasa perlu untuk mendalami lebih lanjut 
bagaimana urgensi membumikan kosmopolitanisme dalam dunia pendidikan Islam 
di Madura, guna membentuk masyarakat yang kosmopolit di era digital masyarakat 
yang menjunjung keterbukaan dan kebersamaan, serta mampu hidup 
berdampingan melampaui batas ruang dan waktu dalam kehidupan sehari-hari. 

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan sekaligus mengkaji tentang  
kosmopolitanisme dalam membentuk masyarakat Madura yang kosmopolit  
melalui pendidikan. Adapun ruang lingkup bahasannya meliputi kosmopolitan 
dalam kerangka konseptual, potret pendidikan Islam di Madura pada era digital dan 
telaah  sekaligus Membumikan kosmopolitanisme dalam pendidikan Islam di 
Madura dalam membentuk masyarakat yang kosmopolitan di era digital.  Adapun 
metode yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan studi literatur yang 
diartikan sebagai serangkaian kegiatan  penulisan yang berkaitan dengan metode 
pengumpulan data Pustaka, atau jenis pendekatana yang obyek  penulisannya digali 
melalui beragam informasi kepustakaan baik berupa buku, jurnal ilmiah, 
ensiklopedi, majalah, koran dan dokumen(Nana Syaodih, 2009). Data yang 
diperoleh akan diuraikan dan analisis secara kualitatif dengan menggunakan 
Analisis data interactif Miles & Huberman yang meliputi tiga langkah utama yaitu 
data condensation, data display dan Conclusion/verifikasi sebagai bentuk informasi 
baru yang layak dijadikan pijakan untuk penelitian berikutnya. 
 
Hasil Dan Pembahasan 

a. Kosmopolitanisme dalam Tinjauan Konseptual 
Sebagaimana yang telah diuraikan sebelumnya, bahwa Madura terbaca 

sebagai etnik yang terbesar  ketiga di Indonesia. hal ini memberikan isyarat bahwa 
sebagai etnik terbesar tentu memiliki banyak masyarakat, banyak budaya, banyak 
bahasa dan juga bisa juga banyak agama. Dengan begitu, maka perlu adanya perekat 
yang bisa memberikan jaminan akan keharmonisan dalam hidup bersama dalam 
sebuah perbedaan. Tentu banyak hal yang bisa dilakukan mulai dari peningkatan 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 223 

 

 

pemahaman, keterbukaan dan penguatan sikap-sikap toleransi, moderat ataupun 
kosmopolitan yang memiliki esensi sama dengan bermuara pada rahmatan lil 
alamin. 

Secara universal, konsep kosmopolitan dimaknai sebagai sebuah gagasan yang 
memandang bahwa manusia memiliki kesamaan drajat dan diakui sebagai 
komunitas dunia yang menjadikan mereka (manusia) semua sebagai teman bukan 
sorang musuh. Spirit kosmopolitanisme kemudian menjadi meluas hingga menjadi 
pandangan dunia global yang harus dihidupkan untuk mewujudkan perdamaian 
dunia(Bahrul Ulum dan Sitti Raudhatul Jannah, 2017). Dengan begitu, maka tidak 
lain pada prinsipnya kosmopolitanisme ini bisa dijadikan pondasi kehidupan tanpa 
melihat perbedaan bahkan menghapus sekat-sekat atau batasan-batasan perbedaan 
dalam kehidupan sosial masyarakat. 

Dalam sejarah umat muslim, kosmopolitanisme sudah ada sejak masa nabi 
Muhammad Saw baik secara material layaknya seni arsitektur ataupun yang 
sifatnya non material yang beruwuj konsep pemikiran(M.Habibullah, 2019). 
Kosmopolitanisme pada saat itu adalah berakar pada saat beliau berada di Madinah. 
Dimana nabi Muhammad menjadikan kota Madinah sebagai kota kosmopolit yang 
terbuka dengan peradaban lain yang bisa membuka wawasan pemikiran Islam. 
Bahkan kosmopolitanisme menampakkan diri  dalam unsur dominan yang 
menakjubkan, yakni kehidupan beragama yang elektik selama ber abad-abad. 
Sehingga dari titik inilah  warisan nabi dalam penciptaan peradaban Madinah 
menjadi dasar utama kosmopolitanisme peradaban Islam.(Muhammad Syukri 
Salleh, 2014) Bahkan Gerrardette Philips, dkk  menyebutkan bahwa adanya 
dorongan Islam untuk membangun suatu peradaban, maka kota Madinah  diberi 
predikat Al-Munawatul Al- Munawaroh  sebuah peradaban modern yang selalu 
mencerahi(Gerrardette Philips, 2022). 

Dalam konteks keIndonesiaan, kita kenal dengan Abdur Rahman Wahid atau 
yang kerap dipanggil Gusdur. Melalui cara pandang yang sangat kosmopolit, beliau 
mampu menjadikan Islam kokoh secara teologis dan kuat secara kultural akan 
tetapi  fleksibel dan dan tidak kaku dalam penerapannya. Lebih lanjut, melalui cara 
pandang dan sikap kosmpolit ini, transformasi sosial keagamaan yang dilakukan 
olehnya sama sekali tidak menimbulkan goncangan  sosial dari kaum agamawan. 
Bahkan, dari sisi eksternal  cara pandang dan sikap yang seperti itu,  diterima oleh 
komunitas kelompok lain di luar  Islam(Abdurrahman Wahid, 2019). 

Konsistensi beliau terhadap Islam kosmopolitan disebabkan yang sedemikian 
itu tidak lain adalah sebagai word view yang akan menghasilkan Islam yang inklusif,  
pluralis, fleksibel dan toleran sesuai dengan kondisi Indonesia kekinian yang 
endingnya akan mengarahkan pada kesadaran umat muslim  sebagai bagian 
peradaban dunia. Meskipun sebenranya, jika dilacak dari sisi historisya, Islam 
sebannrya sudah bersifat inklusif, fleksibel dan lain sebagainya sebagaimana yang 
disebutkan sebelumnya(Mudhofir, 2004). 

Kosmopolitanisme Islam dapat tercapai pada titik optimal manakala tercapai 
keseimbangan antara kecenderungan normatif kaum Muslim dan kebebasan 
berfikir semua warga masyarakat dalam hal ini termasuk mereka yang non-Muslim. 
Bagi Gus Dur, kosmopolitanisme seperti itulah yang kreatif, karena didalamnya 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 224 

 

 

warga masyarakat mengambil inisatif untuk mencari wawasan terjauh dari 
keharusan berpegang pada kebenaran. Situasi kreatif yang memungkinkan 
pencarian sisi-sisi paling tidak masuk akan dari kebenaran yang ingin dicari dan 
ditemukan, situasi cair yang memaksa universalisme ajaran Islam untuk terus 
menerus mewujudkan diri dalam bentuk nyata(Abdurrahman Wahid, 2019). 
Disinilah Islam mampu merespon bagaimana perkembangan kehidupan 
masyarakat dan bahkan perubahan zaman. 

Dengan berbagai uraian di atas, maka sejatinya kosmopolitan secara 
prinsipnya adalah memiliki orientasi mulia untuk memantapkan sebuah pandangan 
bahwa semua manusia apapun perbedaanya harus tunduk pada standar-standar 
moral yang sama. yang mana batasan perbedaan antar bangsa, negara, budaya atau 
sosial-kemasyarakatan secara moral dilihat tidak relevan. Karena sifatnya inilah 
kemudian kosmopolitanisme yang mengusung egaliter tanpa melihat bangsa, ras, 
ataupun agamanya, digadang-gadang sebagai “musuh” politik negara-bangsa. 

b. Potret Pendidikan Islam di Madura Pada Era Digital 
Masyarakat sebagai bagian dari lembaga pendidikan secara umumnya,  

keberadaanya memiliki sifat dan fungsi berbeda dengan ruang lingkup dan batasan 
keanekaragaman bentuk serta jenis kehidupan sosial yang dilengkapi dengan 
keanekaragaman kebudayaan.. Sudah menjadi rahasia umum bahwa setiap 
masyarakat pasti memiliki karakteristik tersendiri sebagai ciri khas sekaligus 
identitasnya yang membedakan dengan masyarakat lainnya, termasuk juga salah 
satunya dalam melaksanakan praktik pendidikan secara formalnya. 

Pendidikan yang diyakini sebagai alat untuk meningkatkan kualitas hidup 
masyarakat, akan selalu dipersepsikan sebagai alternatif dalam mengatasi segala 
bentuk persoalan manusia baik dalam konteks individu ataupun secara kelompok 
(sosial masyarakat). lebih lanjut, formulasi masyarakat ideal dengan berorientasi 
pada keharmonisan atau kebahagiaan hidup dengan nilai-nilai kebenaran menjadi 
salah satu tujuan mulia mengapa pendidikan harus dilaksanakan. 

Pada dasarnya, pelaksanaan pendidikan dalam kehidupan manusia, tidak lain 
berlandaskan pada satu tujuan utama yaitu  untuk memanusiakan manusia atau 
mengangkat harkat dan martabatnya menjadi khalifah fil ard dengan segenap tugas 
dan tanggung jawabnya  memakmurkan kehidupan sekaligus memlihara 
lingkungan(Darmadi, 2018). Tentu pengertian yang semacam ini juga merujuk pada 
pelaksanaan pendidikan Islam dalam kehidupan masyarakat baik di desa, kota 
bahkan diseluru penjuru dunia. 

Secara garis besarnya, pelaksanaan pendidikan Islam dalam kehidupan 
masyarakat bentuknya sangat beraanekaragam. ada yang bercorak individu 
layaknya seseorang yang mendatangi kyai atau ulama yang ingin minta fatwa untuk 
persoalan hidupnya,  ada juga yang bercorak melembaga layaknya, langgar atau 
mushollah, pesantren, madrasah, Taman Pendidikan Al-quran (TPA)(Mizanul 
Akrom, 2019). Semua lembaga pendidikan tersebut pada umunyajuga  tidak jauh 
berbeda dengan wujud lembaga pendidikan Islam yang berada di pulau Madura. 

Jika kita telisik kembali akar sejarah pendidikan Islam di pulau Madura, maka 
akan didapatkan bahwa lembaga pendidikan Islam yang pertama adalah langgar 
(Langgher, ejaan bahasa Madura). Bagi masyarakat Madura langgar dianggap 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 225 

 

 

sebagai saksi bersejarah  bagi peradaban muslim di pulau ini. hal ini didasarkan 
pada alasan kuat yang berupa bahwa warga masayrakat Madura mengenal tentang 
ajaraan-ajaran Islam melalui lembaga ini sebagaimana orang jawa dan orang 
pribumi lainnya(Zaitur Rahem, 2020). 

Pada mulanya, Tujuan didirikannya langgar bukan sebagai tempat untuk 
menimbah ilmu (lembaga pendidikan), melainkan sebagai tempat atau sarana 
beribadah sholat lima waktu kepada Tuhan Yang maha Kuasa. Akan tetapi, seiring 
dengan perjalan waktu langgar dijadikan sebagai tempa pendidikan bagi orang 
dewasa dan anak-anak. Bagi orang dewasa pendidikan yang ditempuh berupa 
pengajian yang disampaikan oleh seorang muballigh (kyai, ustadz atau guru) kepada 
para Jemaah yang berkaitan dengan aqidah, syariat dan akhlak. Sedangkan bagi 
anak-anak hanya berpusat pada pemahaman atau pengajian al-Qur’an yang 
disesuaikan dengan kaidah-kaidah bacaan yang benar(Haidar Putra Daulay, 2007). 

Pada tahap berikutnya, dari pendidikan yang dilaksanakan di langgar, meluas 
pada masjid kemudian berkembang menjadi madrasah  dengan beranekaragam 
bentuknya dan seiring dengan perjalan waktupun berkembang hingga berwujud 
menjadi pondok pesantren yang hingga saat ini masih dilestarikan bahkan dengan 
corak yang berbeda-beda menyesuaikan dengan kebutuhan hidup masyarakat 
sekaligus sebagai bentuk respon dari perkembangan ilmu pengetahuan dan 
tekhnologi yang pada akhirnya muncul pondok-pondok pesantren yang 
mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu umum.  

Lembaga pendidikan Islam dengan segala bentuknya, tidak lain merupakan 
suatu sisstem yang memungkinkan proses kependidikan Islam terus berlangsung 
secara bertahap dan berkesinambungan secara terus menerus dengan 
menyesuaikan pada segala bentuk tuntutan dan kebutuhan masyarakat dimana 
lembaga pendidikan Islam itu dibangun.  

 Terlepas dari bagaimana perjalanan dari keempat lembaga pendidikan Islam 
di pulau Madura, pembacaan terhadap keempatnya harus juga membaca terhadap 
kondisi saat ini yang kita kenal dengan era digital. Artinya dengan kondisi yang 
serba canggih, maka sudah seyogyanya lembaga pendidikan Islam di Madura 
melakukan pembaharuan dengan menyesuaiakn terhadap karaktersitik lembaga 
pendidikan Islam tersebut. Sebab bagaimanapun juga pendidikan Islam 
sebagaimana yang diakui oleh Azyumardi Azrah memiliki potensi besar dalam 
pemberdayaan pendidikan rakyat secara keseluruhan , sehingga terbentuk 
masyarakat madani di tingkat bawah(Samsul Bahri, 2020). 

Dengan mencermati berbagai uraian di atas, maka kesimpulannya adalah 
eksistensi pendidikan Islam di Madura dengan berbagai bentuknya, mulai dari 
langgar, masjid, madrasah hingga pesantren di era saat ini, harus memiliki kualitas 
dan kuantitas yang memberdayakan semua aspek dengan orientasi utamanya 
adalah dalam rangka berdaya saing di era digital yang serba canggih. 

c. Membumikan Kosmopolitanisme dalam Pendidikan Islam di Madura 
Perkembangan zaman yang mengarah pada modernisasi menjadi tantangan 

yang dihadapi oleh seluruh lapisan masyarakat, termasuk masyarakat Madura. 
Dalam konteks ini, masyarakat dituntut memiliki sikap terbuka, sensitif terhadap 
perubahan, serta mampu menerima perbedaan sebagai sebuah keniscayaan. Pada 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 226 

 

 

era digital, interaksi sosial lintas latar belakang budaya, sosial, dan agama tidak lagi 
dibatasi oleh ruang dan waktu, sehingga menuntut kesiapan masyarakat untuk 
hidup dalam keberagaman secara harmonis. 

Kondisi tersebut mengharuskan individu maupun lembaga sosial, termasuk 
lembaga pendidikan Islam, untuk peka terhadap perubahan dan mampu 
beradaptasi agar tidak tertinggal. Modernisasi mendorong lahirnya masyarakat 
dengan cara pandang yang lebih terbuka dan rasional, sehingga pendidikan Islam 
dituntut berperan aktif dalam membentuk sumber daya manusia yang mampu 
bersaing sekaligus tetap berakar pada nilai-nilai keislaman. 

Berbicara tentang masyarakat modern khususnya dalam konteks dunia Islam, 
Soekarno berpendapat bahwa Islam harus mampu menemukan hal-hal baru dengan 
salah satu bentuk perwujudannya adalah  menghasilkan kreatifitas dan inovasi  
baru dalam pengembangan ilmu pengetahuan. Karena, kehidupan masyarakat yang 
semakin lama semakin berkembang  mengikuti zaman, sehingga Islam ataupun 
pendidikan Islam  harus bisa mengimbangi  agar masyarakat Islam ataupun lembaga 
pendidikan Islam  tidak dipandang sebelah mata oleh masyarakat. Tuntutannya 
adalah bagaimanapun caranya, Islam harus mampu memproduksi manusia-
manusia yang bisa diterima  masayarakat dan terus berkembang  menuju 
modernisasi(Lukman Surya dan Nur Kholik, 2020). 

Merespons realitas tersebut, masyarakat Madura sebagai masyarakat yang 
majemuk memerlukan pemahaman yang menempatkan manusia tidak semata-mata 
berdasarkan identitas sosial, suku, atau agama, melainkan sebagai bagian dari 
komunitas kemanusiaan yang lebih luas. Sikap tidak mempertentangkan perbedaan 
serta membangun harmoni dalam kehidupan plural merupakan benih tumbuhnya 
paham kosmopolitanisme dalam kehidupan sosial. 

Secara konseptual, kosmopolitanisme menekankan kesatuan umat manusia 
dan menolak segala bentuk diskriminasi berbasis identitas primordial. Paham ini 
memandang seluruh manusia sebagai bagian dari komunitas global yang setara. 
Dalam konteks ini, pendidikan termasuk pendidikan Islam di Madura memiliki 
peran strategis sebagai medium internalisasi nilai-nilai kosmopolitan tersebut. 

Ada banyak model dan variabel tentang kosmopolitanisme, salah satunya 
adalah pendidikan. pendidikan dipandang sebagai sebuah faktor penting lahirnya 
sikap toleransi . melalui pendidikan seseorang diajari bagaiamana cara menghargai  
orang lain yang berda dari segi latar belakangnya, dari pendidikanpun setiap orang 
diajari betapa pentingnya kebebasan  politik dan hak-hak sipil. Semakin tinggi 
tingkat pendidikan seseorang, maka semakin tinggi tingkat toleransinya. Bahkan 
pernyataan ini dikuatkan dengan studi yang dilakukan oleh Ewa A,Golebiowska 
yang menyatakan bahwa ada hubungan yang signifikan dan positif antara 
pendidikan dan toleransi atau deskriminasi, meskipun demikian pada sisi lainnya, 
tidak semua ahli sepakat bahwa pendidikan mempengaruhi toleransi  hal ini juga 
dikuatkan oleh studi yang dilakukan oleh Jackmann yang hasilnya justru 
memperlihatkan tidak ada pengaruh signifikan  antara pendidikan dan toleransi dan 
tidak ada perbedaan antara tingkat toleransi  diantara public  dengan pendidikan 
yang berbeda(Denny JA, 2014). 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 227 

 

 

Dalam praktiknya, pembumian nilai kosmopolitanisme dalam pendidikan 
Islam di Madura dapat ditemukan pada tradisi pendidikan pesantren dan madrasah. 
Pesantren-pesantren di Madura, misalnya, mengembangkan forum bahtsul masail 
sebagai ruang dialog keagamaan yang melatih santri untuk memahami perbedaan 
pandangan secara argumentatif dan inklusif. Forum ini tidak hanya membahas 
persoalan fikih, tetapi juga isu-isu sosial kemasyarakatan yang menuntut sikap 
terbuka dan responsif terhadap realitas plural. 

Selain itu, madrasah dan lembaga pendidikan Islam di Madura mulai 
mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama melalui penguatan materi Aswaja, 
pembelajaran kontekstual, serta keterlibatan peserta didik dalam kegiatan sosial 
kemasyarakatan. Praktik ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya 
berorientasi pada penguasaan teks keagamaan, tetapi juga pada pembentukan sikap 
sosial yang menghargai keberagaman dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan. 

 Pendidikan Islam dalam wilayah Madura, yang dibangun atau dilandasai oleh 
nilai-nilai kosmopolitanisme ini, akan melahirkan manusia-manusia yang 
memandang orang lain yang memiliki latar belakang yang beda baik dari aspek 
sosial, suku, ras atau bahkan agama  bukan penghalang untuk bisa bergaul, 
berkomunikasi,  bersosialisasi diri, saling menghormati dan memiliki sikap toleransi 
serta  menjadikan relasi antar sesama  sebagai sesuatu yang harus dijaga dan 
dilestarikan. 

Lebih lanjut tentu, menanamkan ataupun membumikan nilai-nilai 
kosmopolitanisme bagi pendidikan Islam yang dibangun di tengah-tengah 
masyarakat yang plural layaknya masyarakat Madura, dipandang sangat penting. 
Sebab, untuk  menjaga keharmonisan dan kerukunan antar ataupun intern 
masyarakat  Madura salah satunya dengan penguatan paham kosmopolitanisme 
yang bisa dilalui dengan jalur pendidikan (Islam) di semua tingkatan. Karena, 
eksistensi lembaga pendidikan di tengah masyarakat memiliki peran dan tanggung 
jawab  yang menurut pandangan Islam  adalah sangat berkaiatan sekali dengan 
usaha untuk mensukseskan misi hidup seorang muslim(Khaidir, 2022). 

Dengan membumikan paham kosmopolitanisme dalam dunia pendidikan 
Islam di Madura di setiap varian bentuk pendidikan Islamnya, maka diharapkan 
pendidikan lebih dominan dalam memainkan perannya untuk melahirkan manusia  
yang kosmopolit yang pada gilirannya akan terwujud masyarakat Madura yang 
kosmopolitan dengan sikap yang tidak intoleran, terbuka dan menerima perbedaan-
perbedaan yang dimiliki orang lain tanpa menghilangkan jati dirinya sebagai 
masyarakat Madura. 
 
Kesimpulan 

Kajian ini menyimpulkan bahwa pendidikan Islam di Madura memiliki 
kontribusi signifikan dalam membangun masyarakat yang inklusif melalui 
internalisasi nilai kosmopolitanisme dalam pendidikan islam. Praktik pendidikan di 
pesantren dan madrasah, seperti forum bahtsul masail, pembelajaran Aswaja, dan 
keterlibatan sosial peserta didik, berperan sebagai sarana pembentukan kesadaran 
keberagaman dan penghargaan terhadap perbedaan. Implikasi dari pembumian 
kosmopolitanisme tersebut tampak pada terbentuknya sikap sosial yang lebih 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 228 

 

 

terbuka, dialogis, dan humanis di tengah masyarakat Madura yang majemuk. 
Dengan demikian, penguatan pendidikan Islam yang kosmopolitan menjadi strategi 
kultural dan pedagogis yang relevan untuk menjaga kohesi sosial dan inklusivitas 
masyarakat Madura di tengah dinamika era digital. 

 
 

Daftar Referensi 

Abdurrahman Wahid, S. N. (2019). Perempuan dan Pluralisme. LKIS. 

Bahrul Ulum dan Sitti Raudhatul Jannah. (2017). Kosmopolitanisme di Persimpangan 
Jalan : Hegimoni Sosial-Politik Putra daerah. Magnum Pustaka Utama. 

Bani Eka Dartiningsih. (2020). Budaya dan Masyarakat Madura. CV. Adanu Abimata. 

Darmadi. (2018). Konservasi Sumber daya manusia dalam ekosistem pendidikan 
Islam. CV. Jendela Sastra Indonesia Press. 

Denny JA. (2014). Menjadi Indonesia Tanpa Deskriminasi, data , teori dan solusi. 
Cerah Budaya Indonesia. 

Fathorrozy, N. Q. (2023). The Concsept of Cosmopolitan-Based Islamic Education in 
Madura ”. TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam. Tadris. 
https://doi.org/https://doi.org/10.19105/tjpi.v18i1.8417 

Gerrardette Philips,  dkk. (2022). Young Muslim Voice : Esai Inspirasi dari Young 
Muslim’sGuide To the Modern Word Sayyed Hossein Nasr. Prodi S2 Studi Agama-
Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Hadi, M. S., & M. (2022). Dampak Kosmopolitanisme Islam terhadap Pendidikan 
Islam di Dunia Global. Dirasat: Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Islam,. 
https://doi.org/https://doi.org/10.26594/dirasat.v8i1.2832 

Haidar Putra Daulay. (2007). Sejarah Pertumbuhan dan Pembaharuan Pendidikan 
Islam di Indonesia. Kencana. 

Helena Ras Ulina Semberingin dan Ima Rohimah. (2019). Daya Saing Indonesia di 
Era Globalisasi. Media Nusa Creative. 

Herry Effendi,  dkk. (2020). Buku Model Pembelajaran Sejarah Islam Berbasis 
Kebhinnekaan (PSI-BK) Sebagai Daya Tangkal Radikalisme di Perguruan 
Tinggi. PT. Nasya Expanding Management. 

Khaidir,  dkk. (2022). Sosiologi Pendidikan Islam. Yayasan Penerbit Muhammad 
Zaini. 

Lukman Surya dan Nur Kholik. (2020). Manifesto Modernisasi Pendidikan Islam 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Suwantoro & Rakandana , Membumikan Kosmopolitanisme…… 229 

 

 

Ulasan Pemikiran Soekarno. Edu Publisher. 

M.Habibullah. (2019). Kosmopolitanisme dalam Budaya Islam. As-Shuffah: Journal 
Of Islamic Studies, 7(2), 21. 
https://doi.org/https://doi.org/10.19109/as.v1i2.4859 

Mizanul Akrom. (2019). Pendidikan Islam Kritis, Pluralis dan Kontekstual. CV 
Mudilan Group. 

Mohammad Ali Al Humaidy,  dkk. (2019). Etnis Tionghoa (Interaksi sosial Etnis 
Tionghoa dan Etnis Madura di Sumenep Madura). CV. Jakad Media Publishing. 

Mudhofir, S. B. dan. (2004). Jombang Kairo, Jombang Chicago Sintesis Pemikiran 
Gusdur dan Cak Nur dalam Pembaharuan Islam di Indonesia. Tiga Serangkai. 

Muhammad A.S Hikam. (2016). Deradikalisasi; Peran Masyarakat Sipil Indonesia 
dalam Membendung Radikalisme. Kompas. 

Muhammad Syukri Salleh, D. (2014). Islamisasi Pembangunan. UMSU Press. 

Nana Syaodih. (2009). Metode penelitian Pendidikan. PT. Remaja Rosdakarya. 

Samsul Bahri. (2020). Sejarah Pendidikan Sosial. CV.Adanu Abimata. 

Suhaimis, S., & Amrizon, A. (2024). Transformative Shifts: From Puritanical 
Rigidities to Cosmopolitan Flexibilities in Islamic Education. International 
Journal of Islamic Thought and Humanities. 
https://doi.org/https://doi.org/10.54298/ijith.v3i2.221 

Suwantoro. (2021). Kampus Merdeka Seri 4. In Masa Depan Perguruan Tinggi dalam 
Sistem Kampus Merdeka di Era Pandemi, (p. 55). Syiah Kuala University Press. 

Zaitur Rahem. (2020). Jejak Intelektual Pendidikan Islam generasi salafiyah dan 
khalifiyah. Pustaka Ilmu. 

 


