DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

MENINJAU ULANG BIDAYATUL HIDAYAH
KARYA AL-GHAZALI: PENDIDIKAN MORAL DI
MAJELIS TAKLIM PERKOTAAN

Moh. Subhan
STAI Ar-Rosyid Surabaya
Email: subhan@staiarrosyid.ac.id

Fatkhiyatus Su’adah
Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto
Email: fatkhiyatus@uac.ac.id

Abstrak: Penelitian ini mengkaji peran kitab Bidayatul Hidayah karya Al-Ghazali
dalam membentuk akhlak jamaah Majelis Taklim kontemporer di wilayah perkotaan
Indonesia, khususnya di Surabaya. Selama ini, kajian mengenai Majelis Taklim
umumnya lebih menitikberatkan pada aspek kelembagaan atau partisipasi
keagamaan masyarakat, sementara penggunaan teks-teks klasik Islam sebagai
instrumen pendidikan moral masih relatif kurang mendapat perhatian. Penelitian ini
menggunakan desain penelitian lapangan dengan pendekatan kualitatif. Data
dikumpulkan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan pengajar
dan jamaah, serta dokumentasi kegiatan pembelajaran. Analisis data dilakukan
secara tematik untuk mengungkap pola pemahaman moral dan perubahan perilaku
keagamaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Bidayatul Hidayah tidak hanya
berfungsi sebagai rujukan tekstual, tetapi juga sebagai kerangka etika praktis yang
membimbing perilaku keagamaan sehari-hari, meliputi praktik ibadah, interaksi
sosial, dan pembentukan disiplin diri. Pendekatan pedagogis yang dialogis dan
kontekstual dalam proses pembelajaran terbukti memudahkan jamaah dewasa
dalam menginternalisasi nilai-nilai akhlak. Penelitian ini berkontribusi pada
diskursus studi agama dengan menegaskan relevansi berkelanjutan teks-teks etika
Islam klasik dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, khususnya pada
lembaga keagamaan nonformal berbasis komunitas.

Kata Kunci: Bidayatul Hidayah, Pendidikan Moral, Etika Islam, Majelis Taklim, Teks
Islam Klasik

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 249


mailto:subhan@staiarrosyid.ac.id
mailto:fatkhiyatus@uac.ac.id

DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

Abstract: This study examines the role of Al-Ghazali’s Bidayatul Hidayah in shaping
moral formation among participants of contemporary Majelis Taklim in urban
Indonesia, expecially Surabaya. While previous studies on Majelis Taklim have
primarily focused on institutional roles or community religious participation, limited
attention has been given to the use of classical Islamic texts as instruments of moral
education. Employing a qualitative field research design, data were collected through
participatory observation, in-depth interviews with instructors and congregants, and
documentation of learning sessions. The data were analyzed using thematic analysis to
explore patterns of moral understanding and behavioral change. The findings reveal
that Bidayatul Hidayah functions not only as a textual reference but also as a practical
ethical framework that guides daily religious conduct, including worship practices,
social interactions, and personal discipline. The dialogical and contextualized
pedagogical approach adopted in the learning process facilitates the internalization of
moral values among adult learners. This study contributes to broader discussions in
religious studies by demonstrating the continued relevance of classical Islamic ethical
texts in contemporary Muslim educational settings, particularly within non-formal
community-based religious institutions.

Keywords: Bidayatul Hidayah, Moral Education, Islamic Ethics, Majelis Taklim, Classical
Islamic Texts

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 250



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

Pendahuluan

Majelis taklim merupakan salah satu institusi pendidikan Islam nonformal
yang memiliki peran strategis dalam pembentukan karakter dan peningkatan
literasi keagamaan masyarakat Muslim. (Pratama & Nurhakim, 2023) Dalam sejarah
pendidikan Islam di Indonesia, majelis taklim berkembang sebagai ruang
pembelajaran yang fleksibel, partisipatif, dan inklusif, terutama bagi jamaah dewasa
yang memiliki keterbatasan akses terhadap pendidikan keagamaan formal
(Khasanah, 2023). Azra menegaskan bahwa majelis taklim berfungsi sebagai
wahana pendidikan berbasis komunitas yang mampu merespons kebutuhan
spiritual masyarakat modern di tengah dinamika perubahan sosial. (Azra, 2019).

Dalam konteks masyarakat perkotaan, majelis taklim menghadapi tantangan
yang semakin kompleks. Urbanisasi, tuntutan ekonomi, keterbatasan waktu, serta
arus informasi digital yang masif sering kali memengaruhi pola keberagamaan
Masyarakat (Hefner, 2022). Kondisi ini menuntut model pendidikan keagamaan
yang tidak hanya menekankan aspek normatif dan ritualistik, tetapi juga mampu
menginternalisasikan nilai-nilai moral dan etika Islam dalam kehidupan sehari-hari.
Hidayat menekankan bahwa pendidikan keagamaan idealnya berorientasi pada
pembentukan kesadaran moral dan spiritual yang terintegrasi dengan praktik sosial
umat. (Hidayat, 2007)

Sejumlah kajian tentang majelis taklim selama ini lebih banyak menyoroti
peran kelembagaan, fungsi sosial, serta partisipasi keagamaan masyarakat.
(Firmanto et al,, 2023) Namun, kajian yang secara khusus menelaah penggunaan
teks-teks klasik Islam (turat) sebagai instrumen pendidikan moral dalam majelis
taklim, terutama di wilayah perkotaan, masih relatif terbatas. Padahal, dalam tradisi
intelektual Islam, kitab-kitab klasik memiliki posisi penting sebagai sumber
pembentukan etika, adab, dan spiritualitas umat. Nasr menegaskan bahwa
spiritualitas Islam tidak dapat dipisahkan dari dimensi etika dan adab, karena
keduanya merupakan manifestasi nyata dari iman yang matang. (Nasr, 2009)

Salah satu kitab klasik yang secara eksplisit membahas pendidikan moral dan
etika praktis adalah Bidayatul Hidayah karya Imam Abu Hamid Al-Ghazali. Kitab ini
memuat panduan komprehensif mengenai adab beribadah, pengendalian diri, etika
sosial, serta relasi manusia dengan Tuhan dan sesama. Al-Ghazali menyebut
Bidayatul Hidayah sebagai fondasi awal perjalanan spiritual seorang Muslim
sebelum mencapai tahapan penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan kesempurnaan
akhlak. (Al-Thusi, 2004) Oleh karena itu, kitab ini relevan untuk dikaji dalam
konteks pendidikan moral di lembaga keagamaan nonformal seperti majelis taklim.
(Malizal, 2025)

Masjid Al-Hidayah yang berlokasi di kawasan perkotaan Surabaya menjadi
konteks empirik penelitian ini. Dengan karakter jamaah yang heterogen dan latar
belakang sosial yang beragam, majelis taklim di masjid ini merepresentasikan
dinamika pembelajaran keagamaan masyarakat urban. Observasi awal
menunjukkan bahwa pembelajaran keagamaan yang berlangsung cenderung
bersifat ceramah umum, dengan rujukan kitab yang terbatas dan pendalaman
materi akhlak yang belum optimal. Kondisi ini membuka ruang penelitian mengenai
bagaimana teks klasik seperti Bidayatul Hidayah digunakan, dipahami, dan

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 251



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

diinternalisasikan dalam praktik pendidikan moral jamaah.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berupaya meninjau ulang
(revisiting) peran Bidayatul Hidayah dalam pembentukan akhlak jamaah majelis
taklim perkotaan. Penelitian ini tidak hanya memosisikan kitab tersebut sebagai
teks normatif, tetapi juga sebagai kerangka etika praktis yang hidup dalam proses
pembelajaran dan perilaku keagamaan jamaah. Dengan demikian, penelitian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pengembangan kajian
pendidikan moral Islam serta memperkaya diskursus tentang relevansi teks klasik
dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain penelitian
lapangan (field research). Pendekatan ini dipilih untuk memahami secara mendalam
proses pembelajaran, internalisasi nilai moral, serta praktik keagamaan jamaah
Majelis Taklim dalam konteks sosial-keagamaan yang nyata. (Syafaruddin, 2024)
Fokus penelitian diarahkan pada pemaknaan, pengalaman, dan perubahan perilaku
jamaah dalam mengikuti kajian kitab Bidayatul Hidayah sebagai bagian dari
pendidikan moral Islam.

Lokasi penelitian ditetapkan di Majelis Taklim Masjid Al-Hidayah yang berada
di kawasan perkotaan Surabaya. Pemilihan lokasi ini didasarkan pada
pertimbangan bahwa majelis taklim tersebut secara rutin mengkaji kitab Bidayatul
Hidayah dan memiliki karakter jamaah yang heterogen dari segi usia, latar belakang
pendidikan, dan pengalaman keagamaan, sehingga relevan untuk
merepresentasikan dinamika pembelajaran keagamaan masyarakat urban.

Subjek penelitian meliputi pengajar kajian kitab, pengelola majelis taklim,
serta jamaah yang secara aktif mengikuti kajian Bidayatul Hidayah. Penentuan
informan dilakukan dengan teknik purposive sampling, yaitu memilih informan yang
dianggap memiliki pengetahuan dan pengalaman yang memadai terkait proses
pembelajaran dan internalisasi nilai akhlak. (Vita Fitriatul Ulya & Moh. Subhan,
2024) Untuk memperkaya data, teknik snowball sampling digunakan secara
terbatas guna memperoleh informasi tambahan dari jamaah lain yang
direkomendasikan oleh informan awal.

Pengumpulan data dilakukan melalui beberapa teknik, yaitu observasi
partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Observasi partisipatif
dilakukan untuk mengamati secara langsung dinamika pembelajaran, interaksi
antara pengajar dan jamaah, serta respons jamaah terhadap materi akhlak yang
disampaikan. Wawancara mendalam dilakukan secara semi-terstruktur untuk
menggali pemahaman jamaah mengenai nilai-nilai akhlak, pengalaman belajar,
serta perubahan perilaku keagamaan yang dirasakan setelah mengikuti kajian.
Dokumentasi digunakan untuk melengkapi data berupa catatan kegiatan, materi
kajian, serta arsip terkait pelaksanaan majelis taklim.

Analisis data dilakukan secara tematik (thematic analysis). Proses analisis
dimulai dengan reduksi data melalui proses pengodean awal terhadap transkrip
wawancara dan catatan observasi. Selanjutnya, data diklasifikasikan ke dalam tema-
tema utama yang berkaitan dengan pemahaman moral, proses internalisasi nilai,

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 252



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

dan praktik keagamaan jamaah. Tahap akhir analisis dilakukan dengan menafsirkan
tema-tema tersebut secara reflektif dan mengaitkannya dengan kerangka teoretis
etika Islam Al-Ghazali dan literatur pendidikan moral Islam kontemporer.
(Khasanah & Izza Mazida, 2021)

Untuk menjamin keabsahan data (trustworthiness), penelitian ini menerapkan
beberapa strategi, antara lain triangulasi sumber dan metode, member checking
kepada informan kunci, serta perpanjangan keikutsertaan peneliti di lapangan.
Selain itu, peneliti juga melakukan refleksi kritis untuk meminimalkan bias
subjektivitas selama proses pengumpulan dan analisis data. Pertimbangan etis
dijaga dengan memastikan kerahasiaan identitas informan dan memperoleh
persetujuan partisipasi secara sukarela sebelum penelitian dilakukan. (Pratama &
Nurhakim, 2023)

Hasil dan Pembahasan
Bidayatul Hidayah sebagai Kerangka Etika Praktis dalam Majelis Taklim
Perkotaan

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kitab Bidayatul Hidayah tidak
diposisikan oleh jamaah Majelis Taklim semata sebagai teks klasik yang bersifat
normatif, melainkan sebagai kerangka etika praktis yang membimbing perilaku
keagamaan sehari-hari. Dalam konteks majelis taklim perkotaan, kajian kitab ini
berfungsi sebagai panduan moral yang aplikatif, terutama dalam mengatur relasi
manusia dengan Tuhan (habl min Allah) dan relasi sosial (habl min al-nas).

Temuan ini memperkuat pandangan Al-Ghazali bahwa pendidikan moral
harus dimulai dari pembiasaan adab sebelum pendalaman aspek hukum dan
teologis. Jamaah memahami bahwa inti ajaran dalam Bidayatul Hidayah terletak
pada penataan niat, pengendalian diri, serta kesadaran etis dalam setiap aktivitas
keagamaan. Dengan demikian, kitab ini berfungsi sebagai instrumen internalisasi
nilai, bukan sekadar sumber bacaan keilmuan. Dalam diskursus internasional,
temuan ini sejalan dengan kajian tentang applied Islamic ethics, yang menekankan
bahwa teks etika klasik tetap relevan ketika dipahami sebagai panduan praksis,
bukan sekadar doktrin normatif. Dalam konteks ini dapat ditemukan kerangka etika
praktis dalam Majelis Taklim di perkotaan, khususnya di Masjid Hidayah Surabaya,
berikut;

1. Internalisasi Nilai Akhlak melalui Pendekatan Pedagogis Dialogis dan
Kontekstual
Hasil observasi dan wawancara menunjukkan bahwa proses
pembelajaran Bidayatul Hidayah di Majelis Taklim berlangsung melalui
pendekatan pedagogis yang dialogis dan kontekstual. Pengajar tidak hanya
membacakan teks, tetapi mengaitkannya dengan realitas kehidupan jamaah
perkotaan, seperti etika bermedia sosial, kedisiplinan waktu, serta adab dalam
interaksi sosial yang plural.
Pendekatan ini terbukti memudahkan jamaah dewasa dalam memahami
dan menginternalisasi nilai-nilai akhlak. Jamaah tidak diposisikan sebagai
penerima pasif, tetapi sebagai subjek pembelajaran yang aktif berdialog dan

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 253



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

merefleksikan pengalaman hidupnya. Hal ini memperlihatkan bahwa
keberhasilan pendidikan moral tidak hanya ditentukan oleh materi ajar, tetapi
juga oleh metode penyampaian yang menghargai pengalaman peserta didik.

Temuan ini menguatkan teori pendidikan orang dewasa (andragogi) yang
menekankan relevansi, pengalaman, dan dialog sebagai kunci keberhasilan
pembelajaran. (Subhan & Haris, 2022) Dalam konteks pendidikan Islam,
pendekatan ini selaras dengan prinsip Al-Ghazali yang menekankan pentingnya
hikmah dan kebijaksanaan dalam proses tarbiyah.

2. Perubahan Pemahaman dan Praktik Ibadah Jamaah

Penelitian menemukan adanya perubahan signifikan dalam cara jamaah
memahami dan mempraktikkan ibadah setelah mengikuti kajian Bidayatul
Hidayah. Jamaah tidak lagi memandang ibadah semata sebagai kewajiban
formal, tetapi sebagai proses pembentukan karakter dan kedisiplinan moral.
Praktik wudhu, shalat, dan adab memasuki masjid dilakukan dengan lebih tertib
dan penuh kesadaran.

Perubahan ini menunjukkan bahwa ajaran Al-Ghazali tentang keselarasan
antara dimensi lahir dan batin ibadah dapat diinternalisasi secara efektif
melalui pendidikan nonformal berbasis komunitas. Ibadah dipahami sebagai
sarana penyucian jiwa dan pembinaan akhlak, bukan sekadar pemenuhan aspek
legalistik.

Dalam perspektif studi agama kontemporer, temuan ini mendukung
argumen bahwa kualitas religiusitas masyarakat urban tidak hanya ditentukan
oleh intensitas ritual, tetapi oleh kedalaman makna etis yang menyertai praktik
keagamaan. (Vita Fitriatul Ulya & Moh. Subhan, 2024)

3. Transformasi Sikap dan Interaksi Sosial Jamaah

Selain perubahan pada aspek ibadah, hasil penelitian juga menunjukkan
transformasi pada sikap dan pola interaksi sosial jamaah. Jamaah menjadi lebih
menjaga tutur kata, menunjukkan sikap saling menghormati, serta menghindari
konflik dalam lingkungan majelis dan masyarakat sekitar. Nilai-nilai adab
bermuamalah yang diajarkan Al-Ghazali mulai tercermin dalam perilaku
kolektif jamaah.

Transformasi ini menegaskan bahwa pendidikan moral berbasis teks
klasik dapat berdampak pada ranah sosial ketika diajarkan secara kontekstual.
Akhlak tidak berhenti pada kesalehan individual, tetapi berkembang menjadi
kesalehan sosial yang memperkuat kohesi komunitas perkotaan yang
cenderung individualistik.

Temuan ini sejalan dengan literatur internasional yang menempatkan
lembaga keagamaan komunitas sebagai agen penting dalam pembentukan etika
sosial dan modal sosial masyarakat urban.

Relevansi Bidayatul Hidayah dalam Pendidikan Moral Islam Kontemporer

Temuan penelitian menunjukkan bahwa pendidikan moral yang berlangsung
melalui kajian Bidayatul Hidayah di Majelis Taklim perkotaan berpusat pada tiga

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 254



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

poros utama ajaran Al-Ghazali, yaitu nilai-nilai adab, pengendalian diri (mujahadah
al-nafs), dan kesadaran etis. (Asy’arie et al, 2023) Ketiga aspek tersebut tidak
diajarkan secara abstrak, melainkan dipahami dan diinternalisasikan melalui
praktik ibadah, relasi sosial, serta pembentukan disiplin personal jamaah. Pola ini
mencerminkan karakter khas pendidikan moral Al-Ghazali yang menekankan
integrasi antara ilmu, amal, dan pembentukan kepribadian.

1. Nilai-Nilai Adab sebagai Fondasi Pendidikan Moral

Dalam Bidayatul Hidayah, Al-Ghazali menempatkan adab sebagai pintu
masuk seluruh proses pendidikan spiritual. Kitab ini dibuka dengan
pembahasan adab seorang hamba kepada Allah, adab dalam menuntut ilmu,
serta adab dalam menjalani aktivitas keseharian. Al-Ghazali menegaskan bahwa
ilmu dan ibadah yang tidak disertai adab akan kehilangan nilai keberkahannya.
Prinsip ini tercermin kuat dalam temuan penelitian, di mana jamaah Majelis
Taklim mulai memahami bahwa keberagamaan tidak diukur dari banyaknya
aktivitas ritual, tetapi dari kualitas adab yang menyertainya.

Dalam praktik ibadah, jamaah menunjukkan perubahan cara pandang
terhadap wudhu dan shalat. Merujuk pada Bidayatul Hidayah, Al-Ghazali
menjelaskan bahwa adab wudhu tidak berhenti pada kesempurnaan rukun,
tetapi juga meliputi kesadaran batin bahwa wudhu adalah proses penyucian
anggota tubuh dari dosa. Demikian pula shalat dipahami sebagai momentum
dialog etis antara hamba dan Tuhan, yang menuntut kehadiran hati,
ketundukan, dan rasa takut yang seimbang dengan harapan. Pemahaman ini
tercermin dalam sikap jamaah yang lebih berhati-hati, tenang, dan khusyuk
dalam menjalankan ibadah.

Nilai adab juga tampak dalam interaksi sosial jamaah. Dalam Bidayatul
Hidayah, Al-Ghazali secara rinci membahas adab bermuamalah, seperti menjaga
lisan, menghormati sesama, menjauhi ghibah, serta mengendalikan emosi
dalam pergaulan. Temuan penelitian menunjukkan bahwa jamaah mulai
menginternalisasi ajaran ini dalam kehidupan sosial mereka, terlihat dari
meningkatnya kehati-hatian dalam bertutur kata, sikap saling menghormati,
serta menurunnya konflik interpersonal. Hal ini menegaskan bahwa adab,
dalam kerangka Al-Ghazali, berfungsi sebagai jembatan antara kesalehan
individual dan kesalehan sosial.

Dalam Bidayatul Hidayah, Al-Ghazali menempatkan adab sebagai fondasi
awal seluruh proses pendidikan moral dan spiritual. Sejak bagian awal kitab, Al-
Ghazali menegaskan bahwa ilmu dan ibadah tidak akan menghasilkan
transformasi moral tanpa adab yang benar. la menyatakan:

¥ g V) Al el & &0 Y 5 o Jaadl aa V) g Y alad) G sl
Ketahuilah bahwa ilmu tidak akan memberi manfaat kecuali disertai amal,
dan amal tidak akan menjadi benar kecuali disertai adab.

Pernyataan ini menunjukkan bahwa adab bukan pelengkap, melainkan
syarat epistemologis dan etis bagi kebermaknaan ilmu dan ibadah. Temuan

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 255



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

penelitian memperlihatkan bahwa jamaah Majelis Taklim mulai memahami
kerangka ini dalam praktik ibadah mereka. Wudhu dan shalat tidak lagi
dipandang sekadar sebagai pemenuhan kewajiban fikih, tetapi sebagai latihan
adab batin, seperti ketenangan, kehati-hatian, dan kesadaran akan kehadiran
Tuhan.

Al-Ghazali secara khusus menekankan adab lahir dan batin dalam shalat:

il 1520 08 L 5 i S0t
Hadirkanlah hatimu dalam shalat, karena shalat adalah mi‘raj bagi seorang
mukmin.

Internalisasi ajaran ini tampak pada perubahan sikap jamaah yang lebih
menjaga kekhusyukan, keteraturan, dan sikap hormat terhadap ruang ibadah.
Dalam gaya pembahasan Brill-style, temuan ini menunjukkan bahwa teks etika
klasik berfungsi sebagai moral grammar yang membentuk orientasi batin
sekaligus tindakan lahiriah.

2. Pengendalian Diri sebagai Inti Transformasi Moral

Aspek kedua yang menonjol dalam temuan penelitian adalah
pengendalian diri. Al-Ghazali dalam Bidayatul Hidayah menekankan pentingnya
mujahadah al-nafs sebagai syarat utama keberhasilan pendidikan moral. Ia
mengingatkan bahwa musuh terbesar manusia bukanlah faktor eksternal,
melainkan hawa nafsu yang tidak terkendali. Oleh karena itu, pendidikan moral
harus diarahkan pada pembentukan kemampuan mengontrol keinginan, emosi,
dan kecenderungan negatif.

Dalam konteks Majelis Taklim perkotaan, pengendalian diri menjadi isu
krusial mengingat tekanan kehidupan urban yang tinggi. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa jamaah mulai mempraktikkan ajaran pengendalian diri
melalui disiplin ibadah, pengaturan waktu, serta pembatasan perilaku yang
berpotensi merusak hubungan sosial. Al-Ghazali, dalam pembahasan adab pagi
dan malam, menekankan pentingnya rutinitas ibadah sebagai sarana melatih
konsistensi dan pengendalian diri. Rutinitas ini tidak hanya berfungsi sebagai
aktivitas spiritual, tetapi juga sebagai latihan moral yang membentuk karakter.
(Vita Fitriatul Ulya & Moh. Subhan, 2024)

Pengendalian diri juga tercermin dalam cara jamaah merespons
perbedaan pendapat dan situasi konflik. Merujuk Bidayatul Hidayah, Al-Ghazali
menasihati agar seorang Muslim tidak tergesa-gesa mengikuti dorongan
amarah dan senantiasa mempertimbangkan akibat moral dari setiap tindakan.
Jamaah yang mengikuti kajian kitab ini menunjukkan kecenderungan untuk
lebih sabar, tidak reaktif, dan berusaha menyelesaikan persoalan secara
dialogis. Temuan ini menguatkan pandangan bahwa pengendalian diri
merupakan aspek fundamental dalam pendidikan moral Islam, bukan sekadar
nilai tambahan.

Aspek kedua pengendalian diri oleh Al-Ghazali dipandang sebagai inti
pendidikan akhlak. Dalam Bidayatul Hidayah, ia menegaskan bahwa musuh

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 256



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

terbesar manusia bukanlah faktor eksternal, melainkan hawa nafsu yang tidak
terkendali:

s G A Sl Iy sl
Musuhmu yang paling berbahaya adalah nafsumu sendiri yang berada di
dalam dirimu.

Kutipan ini menunjukkan bahwa pendidikan moral menurut Al-Ghazali
bersifat internal dan reflektif, bukan represif. Temuan penelitian
memperlihatkan bahwa jamaah Majelis Taklim mulai mempraktikkan
pengendalian diri melalui disiplin ibadah, pengelolaan emosi, dan sikap sabar
dalam interaksi sosial. Hal ini sejalan dengan ajaran Al-Ghazali tentang
pentingnya membiasakan diri melawan dorongan nafsu melalui rutinitas
ibadah harian.

Dalam pembahasan tentang adab pagi dan malam, Al-Ghazali menulis:

sl AL s el e agk) sally Gl 55 W)
Sesungguhnya jiwa dididik melalui ketekunan dalam ketaatan dan
perlawanan terhadap hawa nafsu.

Data lapangan menunjukkan bahwa jamaah mulai memandang
konsistensi ibadah sebagai latihan karakter, bukan sekadar rutinitas ritual.
Dalam konteks jurnal internasional, temuan ini dapat dibaca sebagai bukti
bahwa pendidikan moral Islam memiliki kesesuaian dengan teori habit
formation dalam moral education, di mana karakter dibentuk melalui praktik
berulang yang disadari secara etis. (Bhat & Nabi, 2024)

3. Kesadaran Etis dalam Praktik Kehidupan Sehari-hari

Aspek ketiga yang menjadi temuan utama penelitian adalah
berkembangnya kesadaran etis jamaah. Dalam Bidayatul Hidayah, Al-Ghazali
menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan akhlak adalah lahirnya kesadaran
batin yang mampu membimbing perilaku secara spontan. Kesadaran etis ini
ditandai dengan kemampuan membedakan yang baik dan buruk, serta kesiapan
untuk memilih kebaikan meskipun bertentangan dengan kepentingan pribadi.

Data lapangan menunjukkan bahwa jamaah mulai memahami ibadah
sebagai proses pembentukan kesadaran etis, bukan sekadar kewajiban
normatif. (Siswoyo & Moh. Subhan, 2020) Shalat, misalnya, dipahami sebagai
sarana mengingat Allah yang seharusnya berdampak pada perilaku setelah
shalat. Hal ini sejalan dengan pernyataan Al-Ghazali bahwa ibadah yang tidak
membuahkan akhlak mulia merupakan ibadah yang kehilangan ruhnya.
Kesadaran ini mendorong jamaah untuk lebih konsisten antara apa yang
dipelajari dalam majelis taklim dan perilaku mereka di luar masjid.

Kesadaran etis juga terlihat dalam sikap jamaah terhadap tanggung jawab
sosial. Bidayatul Hidayah menekankan pentingnya kejujuran, amanah, dan
keadilan dalam setiap peran sosial. Jamaah mulai merefleksikan nilai-nilai ini

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 257



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

dalam kehidupan profesional dan keluarga, seperti menjaga kejujuran dalam
pekerjaan, menghormati hak orang lain, serta menghindari perilaku yang
merugikan sesama. Transformasi ini menunjukkan bahwa pendidikan moral
berbasis teks klasik mampu menembus batas ruang ibadah dan memengaruhi
kehidupan sosial secara luas.

Temuan ketiga menunjukkan berkembangnya kesadaran etis jamaah,
yaitu kemampuan untuk menimbang tindakan berdasarkan nilai moral, bukan
semata kepentingan pribadi.(Taufikurrahman, 2018) Dalam Bidayatul Hidayah,
Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan akhlak adalah
terciptanya kesadaran batin yang mengarahkan perilaku secara spontan:

G ¢ 5l cafin Gl Alia 13
Apabila hati menjadi baik, maka seluruh anggota tubuh pun akan menjadi
baik.

Pernyataan ini menegaskan hubungan kausal antara kesadaran etis batin
dan perilaku lahiriah. Temuan penelitian memperlihatkan bahwa jamaah mulai
mengaitkan ibadah dengan tanggung jawab moral dalam kehidupan sosial,
(Puspito & Azhima, 2024) seperti kejujuran, amanah, dan kehati-hatian dalam
bertindak. Kesadaran ini tidak diajarkan secara dogmatis, tetapi tumbuh
melalui refleksi atas ajaran Al-Ghazali yang dikontekstualisasikan dengan
realitas kehidupan perkotaan.

Dalam pembahasan adab bermuamalah, Al-Ghazali mengingatkan:

GIAY5 & S ) ey 45530 K Sl Jadl

Jadikan seluruh perbuatanmu ditirhbang dengan neraca syariat dan akhlak.

Temuan ini sejalan dengan pendekatan normative-ethical analysis yang
lazim digunakan dalam jurnal Brill dan Taylor & Francis, di mana teks klasik
diposisikan sebagai sumber norma yang diaktualisasikan melalui praktik sosial.

Temuan penelitian juga memperlihatkan bahwa Bidayatul Hidayah
mendorong integrasi antara ibadah, akhlak, dan disiplin personal. Al-Ghazali
menekankan bahwa keberhasilan pendidikan moral sangat bergantung pada
konsistensi dan pembiasaan.(Agustin & Saifullah, 2023) Disiplin waktu,
pengaturan aktivitas harian, serta kesungguhan dalam menjalankan amalan
sunnah dipahami sebagai latihan membangun karakter.

Dalam praktiknya, jamaah mulai menunjukkan peningkatan kedisiplinan,
baik dalam kehadiran majelis taklim maupun dalam menjalankan ibadah
harian. Disiplin ini tidak dipaksakan, tetapi tumbuh dari kesadaran etis yang
dibangun melalui pemahaman ajaran Al-Ghazali. Hal ini menguatkan
pandangan bahwa pendidikan moral yang efektif adalah pendidikan yang
melahirkan motivasi internal, bukan sekadar kepatuhan eksternal.

Secara keseluruhan, pembahasan ini menunjukkan bahwa nilai-nilai adab,
pengendalian diri, dan kesadaran etis dalam Bidayatul Hidayah dapat
diinternalisasikan secara efektif melalui pendidikan Islam nonformal berbasis

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 258



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

komunitas. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan moral Islam tidak
memerlukan pemutusan dari tradisi klasik, melainkan membutuhkan
pendekatan pedagogis yang mampu menghubungkan teks dengan praktik
kehidupan.

Dengan demikian, Bidayatul Hidayah tidak hanya berfungsi sebagai
warisan intelektual, tetapi sebagai sumber pembinaan moral yang hidup dalam
konteks masyarakat Muslim perkotaan. Pendidikan moral yang berakar pada
adab, pengendalian diri, dan kesadaran etis terbukti mampu membentuk
karakter jamaah secara lebih menyeluruh, mencakup dimensi spiritual, sosial,
dan personal.

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa Bidayatul Hidayah karya Al-Ghazali
memiliki relevansi yang kuat dan berkelanjutan sebagai instrumen pendidikan
moral dalam konteks Majelis Taklim perkotaan di Indonesia. Kitab ini tidak hanya
berfungsi sebagai rujukan normatif keagamaan, tetapi juga berperan sebagai
kerangka etika praktis yang membimbing pembentukan akhlak jamaah secara
komprehensif, mencakup dimensi ibadah, interaksi sosial, dan disiplin diri. Melalui
pendekatan pedagogis yang dialogis dan kontekstual, nilai-nilai adab dan akhlak
yang termuat dalam teks klasik tersebut dapat diinternalisasi secara efektif oleh
jamaah dewasa dalam ruang pendidikan Islam nonformal berbasis komunitas.

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa kajian Bidayatul Hidayah mampu
meningkatkan pemahaman keagamaan jamaah secara lebih sistematis serta
mendorong perubahan sikap dan perilaku religius yang nyata dalam kehidupan
sehari-hari. Perubahan tersebut tercermin dalam meningkatnya kualitas praktik
ibadah, kesadaran terhadap etika sosial, serta penguatan hubungan antarjamaah
yang lebih harmonis. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan moral Islam tidak
cukup berhenti pada penguasaan aspek kognitif, tetapi harus diarahkan pada
internalisasi nilai dan pembentukan karakter melalui proses pembelajaran yang
partisipatif dan berkesinambungan.

Secara teoretis, penelitian ini memperkuat pandangan bahwa teks-teks etika
[slam klasik tetap memiliki daya transformasi yang signifikan ketika
dikontekstualisasikan dengan realitas sosial kontemporer. Dalam konteks studi
agama, temuan ini berkontribusi pada pengembangan wacana tentang integrasi
khazanah turats dengan praktik pendidikan Islam modern, khususnya dalam
lembaga keagamaan nonformal di wilayah perkotaan. Dengan demikian, Majelis
Taklim dapat dipahami bukan hanya sebagai ruang transmisi pengetahuan agama,
tetapi juga sebagai arena strategis pembentukan moral dan spiritual masyarakat
Muslim urban.

Penelitian ini memiliki keterbatasan pada lingkup lokasi dan durasi penelitian
yang relatif terbatas. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk
memperluas cakupan lokasi, membandingkan penggunaan teks klasik lain dalam
pendidikan moral Islam, serta mengombinasikan pendekatan kualitatif dan
kuantitatif guna memperoleh gambaran yang lebih komprehensif mengenai
efektivitas pendidikan akhlak berbasis turats di masyarakat kontemporer.

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 259



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

Daftar Referensi

Agustin, N., & Saifullah. (2023). PENGARUH TOBAT TERHADAP AKHLAK
PERSPEKTIF AL-GHAZALI (450-505 H/1058-1111 M). Istigamah: Jurnal lImu
Tasawuf, 4(1), 17-45.
https://jurnal.iailm.ac.id/index.php/istiqamah/article /view /458

Al-Thusi, A. H. M. bin M. A.-G. (2004). Bidayah Al-Hidayah. Dar al-Minhaj.
https://dn720001.ca.archive.org/0/items/bidayatulhidayah_202211/ -us
oA Adlagdl Ll pdf

Asy’arie, B. F,, Arif Ma'ruf, R., & Ulum, A. (2023). Analisis Pendidikan Agama Islam
Dan Pendidikan Akhlak Perspektif Al-Ghazali. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam
Dan Pendidikan, 15(2), 155-166. https://doi.org/10.47435/al-
qalam.v15i2.2279

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di tengah Tantangan

Milenium 111. Prenada Media.
https://books.google.co.id/books?id=TTvNDwAAQBA]&hl=id&source=gbs_n
avlinks_s

Bhat, S., & Nabi, N. (2024). Islamic Ethics: Exploring its Principles and Scope.
INTERNATIONAL JOURNAL OF APPLIED ETHICS, 10(1), 69-85.
https://doi.org/https://doi.org/10.51245 /IJAETHICS.V1011.2024.93

Firmanto, R. A, Kasful Anwar US, & As’ad Isma. (2023). Analysis Study Of
Modernization And Problems In Islamic Education. International Journal of
Education, Vocational and Social Science( IJVESS), 02(01), 121-128.
https://doi.org/https://doi.org/10.63922 /ijevss.v2i01.144

Hefner, R. W. (2022). How Indonesia Became a World Leader in Islamic Education:
A Historical Sociology of a Great Transformation. Muslim Education Review,
1(1), 3-18. https://doi.org/https://doi.org/10.56529 /mer.v1il1.25

Hidayat, K. (2007). Psikologi Beragama : Menjadikan Hidup Lebih Nyaman dan
Santun / Komaruddin Hidayat. Hikmah.
https://perpustakaan.binadarma.ac.id/opac/detail-opac?id=6481

Khasanah, U. (2023). The Development of Multicultural Islamic Education in the
Modern Era : Relevance and Challenges. Al-Hayat: Journal of Islamic Education,
7(2),699-7009. https://doi.org/https://doi.org/10.35723 /ajie.v7i2.725

Khasanah, U., & Izza Mazida, L. (2021). Internalisasi Pendidikan Karakter Melalui
Kisah Al-Qur’an sebagai upaya Membudayakan Nilai-Nilai Keislaman. Jurnal
Pendidikan Indonesia, 2(11), 1975-1986.
https://doi.org/10.36418 /japendi.v2i11.361

Malizal, Z. Z. (2025). Islamic Education and Globalization: Curriculum, Identity, and
Digital. Sinergi International Journal of Islamic Studies, 3(2), 70-82.
https://doi.org/https://doi.org/10.61194 /ijis.v3i2.711

Nasr, S. H. (2009). Islam: Religion, History, and Civilization. Harper Collins.
https://books.google.co.id/books?id=zp6wcpZQk00C&hl=id&source=gbs_cit
ations_module r&cad=4

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 260



DIROSAT

Journal of Islamic Studies
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025
ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online)

Pratama, D. A, & Nurhakim, A. (2023). Turath Studies Development Within Today’s
Indonesian Pesantren: Possibilities and Challenges. Al-Mada: Jurnal Agama,
Sosial, Dan Budaya, 6(4), 655-670.

Puspito, I. D., & Azhima, N. (2024). Dakwah Digital Untuk Generasi Millenial.
Tabayyun, 4(2), 1-10. https://doi.org/10.61519 /tby.v4i2.50

Siswoyo, & Moh. Subhan. (2020). Peran Mahasiswa Islam dalam Pendidikan Global.
Risda: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 4(2 SE-Articles), 83-91.
https://doi.org/10.59355 /risda.v4i2.30

Subhan, M., & Haris, A. (2022). Pentingnya Bimbingan Islami bagi Pendidikan
ditengah Kebinekaan. Risda: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 6(1 SE-
Articles), 1-16. https://doi.org/10.59355 /risda.v6i1.47

Syafaruddin, B. (2024). MODERNIZATION AND RENEWAL ISLAMIC EDUCATION IN
THE ERA OF SOCIETY 5. 0: A SYSTEMATIC REVIEW. Indonesian Journal of
Research and Educational Review, 3(3), 105-117.
https://doi.org/https://doi.org/10.51574 /ijrer.v3i3.1802

TAUFIKURRAHMAN. (2018). INTERNALISASI NILAI TASAWUF AL-GHAZALI DI
PONDOK PESANTREN (Studi Multi Kasus di Ma’had Tarbiyatul Mu’allimien al-
Islamiyah (TMI) Pondok Pesantren Al-Amien Prenduan Sumenep dan Pondok
Pesantren At-Taroqqi Sampang) [UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA
MALIK IBRAHIM MALANG]. http://etheses.uin-
malang.ac.id/13124/1/16771002.pdf

Vita Fitriatul Ulya, & Moh. Subhan. (2024). Pengajaran Moderasi Beragama di
Pesantren dalam Menghadapi Era Society 5.0. Risda: Jurnal Pemikiran Dan
Pendidikan Islam, 10(2 SE-Articles).
https://ejournal.staiarrosyid.ac.id /index.php/risda/article/view /164

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali...... 261



