
Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 249 

 

 

MENINJAU ULANG BIDAYATUL HIDAYAH 
KARYA AL-GHAZALI: PENDIDIKAN MORAL DI 
MAJELIS TAKLIM PERKOTAAN 
 
 
 

Moh. Subhan 
STAI Ar-Rosyid Surabaya 
Email: subhan@staiarrosyid.ac.id  
 
Fatkhiyatus Su’adah 

Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto  
Email: fatkhiyatus@uac.ac.id  
 
 
Abstrak: Penelitian ini mengkaji peran kitab Bidayatul Hidayah karya Al-Ghazali 
dalam membentuk akhlak jamaah Majelis Taklim kontemporer di wilayah perkotaan 
Indonesia, khususnya di Surabaya. Selama ini, kajian mengenai Majelis Taklim 
umumnya lebih menitikberatkan pada aspek kelembagaan atau partisipasi 
keagamaan masyarakat, sementara penggunaan teks-teks klasik Islam sebagai 
instrumen pendidikan moral masih relatif kurang mendapat perhatian. Penelitian ini 
menggunakan desain penelitian lapangan dengan pendekatan kualitatif. Data 
dikumpulkan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan pengajar 
dan jamaah, serta dokumentasi kegiatan pembelajaran. Analisis data dilakukan 
secara tematik untuk mengungkap pola pemahaman moral dan perubahan perilaku 
keagamaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Bidayatul Hidayah tidak hanya 
berfungsi sebagai rujukan tekstual, tetapi juga sebagai kerangka etika praktis yang 
membimbing perilaku keagamaan sehari-hari, meliputi praktik ibadah, interaksi 
sosial, dan pembentukan disiplin diri. Pendekatan pedagogis yang dialogis dan 
kontekstual dalam proses pembelajaran terbukti memudahkan jamaah dewasa 
dalam menginternalisasi nilai-nilai akhlak. Penelitian ini berkontribusi pada 
diskursus studi agama dengan menegaskan relevansi berkelanjutan teks-teks etika 
Islam klasik dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, khususnya pada 
lembaga keagamaan nonformal berbasis komunitas. 
 
 
Kata Kunci: Bidayatul Hidayah, Pendidikan Moral, Etika Islam, Majelis Taklim, Teks 

Islam Klasik 
 
 
 
 
 
 

mailto:subhan@staiarrosyid.ac.id
mailto:fatkhiyatus@uac.ac.id


Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 250 

 

 

Abstract: This study examines the role of Al-Ghazali’s Bidayatul Hidayah in shaping 
moral formation among participants of contemporary Majelis Taklim in urban 
Indonesia, expecially Surabaya. While previous studies on Majelis Taklim have 
primarily focused on institutional roles or community religious participation, limited 
attention has been given to the use of classical Islamic texts as instruments of moral 
education. Employing a qualitative field research design, data were collected through 
participatory observation, in-depth interviews with instructors and congregants, and 
documentation of learning sessions. The data were analyzed using thematic analysis to 
explore patterns of moral understanding and behavioral change. The findings reveal 
that Bidayatul Hidayah functions not only as a textual reference but also as a practical 
ethical framework that guides daily religious conduct, including worship practices, 
social interactions, and personal discipline. The dialogical and contextualized 
pedagogical approach adopted in the learning process facilitates the internalization of 
moral values among adult learners. This study contributes to broader discussions in 
religious studies by demonstrating the continued relevance of classical Islamic ethical 
texts in contemporary Muslim educational settings, particularly within non-formal 
community-based religious institutions. 
 
Keywords: Bidayatul Hidayah, Moral Education, Islamic Ethics, Majelis Taklim, Classical 

Islamic Texts 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 251 

 

 

Pendahuluan 
Majelis taklim merupakan salah satu institusi pendidikan Islam nonformal 

yang memiliki peran strategis dalam pembentukan karakter dan peningkatan 
literasi keagamaan masyarakat Muslim. (Pratama & Nurhakim, 2023) Dalam sejarah 
pendidikan Islam di Indonesia, majelis taklim berkembang sebagai ruang 
pembelajaran yang fleksibel, partisipatif, dan inklusif, terutama bagi jamaah dewasa 
yang memiliki keterbatasan akses terhadap pendidikan keagamaan formal. 
(Khasanah, 2023). Azra menegaskan bahwa majelis taklim berfungsi sebagai 
wahana pendidikan berbasis komunitas yang mampu merespons kebutuhan 
spiritual masyarakat modern di tengah dinamika perubahan sosial. (Azra, 2019). 

Dalam konteks masyarakat perkotaan, majelis taklim menghadapi tantangan 
yang semakin kompleks. Urbanisasi, tuntutan ekonomi, keterbatasan waktu, serta 
arus informasi digital yang masif sering kali memengaruhi pola keberagamaan 
Masyarakat (Hefner, 2022). Kondisi ini menuntut model pendidikan keagamaan 
yang tidak hanya menekankan aspek normatif dan ritualistik, tetapi juga mampu 
menginternalisasikan nilai-nilai moral dan etika Islam dalam kehidupan sehari-hari. 
Hidayat menekankan bahwa pendidikan keagamaan idealnya berorientasi pada 
pembentukan kesadaran moral dan spiritual yang terintegrasi dengan praktik sosial 
umat. (Hidayat, 2007) 

Sejumlah kajian tentang majelis taklim selama ini lebih banyak menyoroti 
peran kelembagaan, fungsi sosial, serta partisipasi keagamaan masyarakat. 
(Firmanto et al., 2023) Namun, kajian yang secara khusus menelaah penggunaan 
teks-teks klasik Islam (turāṯ) sebagai instrumen pendidikan moral dalam majelis 
taklim, terutama di wilayah perkotaan, masih relatif terbatas. Padahal, dalam tradisi 
intelektual Islam, kitab-kitab klasik memiliki posisi penting sebagai sumber 
pembentukan etika, adab, dan spiritualitas umat. Nasr menegaskan bahwa 
spiritualitas Islam tidak dapat dipisahkan dari dimensi etika dan adab, karena 
keduanya merupakan manifestasi nyata dari iman yang matang. (Nasr, 2009) 

Salah satu kitab klasik yang secara eksplisit membahas pendidikan moral dan 
etika praktis adalah Bidayatul Hidayah karya Imam Abu Hamid Al-Ghazali. Kitab ini 
memuat panduan komprehensif mengenai adab beribadah, pengendalian diri, etika 
sosial, serta relasi manusia dengan Tuhan dan sesama. Al-Ghazali menyebut 
Bidayatul Hidayah sebagai fondasi awal perjalanan spiritual seorang Muslim 
sebelum mencapai tahapan penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan kesempurnaan 
akhlak. (Al-Thusi, 2004) Oleh karena itu, kitab ini relevan untuk dikaji dalam 
konteks pendidikan moral di lembaga keagamaan nonformal seperti majelis taklim. 
(Malizal, 2025) 

Masjid Al-Hidayah yang berlokasi di kawasan perkotaan Surabaya menjadi 
konteks empirik penelitian ini. Dengan karakter jamaah yang heterogen dan latar 
belakang sosial yang beragam, majelis taklim di masjid ini merepresentasikan 
dinamika pembelajaran keagamaan masyarakat urban. Observasi awal 
menunjukkan bahwa pembelajaran keagamaan yang berlangsung cenderung 
bersifat ceramah umum, dengan rujukan kitab yang terbatas dan pendalaman 
materi akhlak yang belum optimal. Kondisi ini membuka ruang penelitian mengenai 
bagaimana teks klasik seperti Bidayatul Hidayah digunakan, dipahami, dan 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 252 

 

 

diinternalisasikan dalam praktik pendidikan moral jamaah. 
Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berupaya meninjau ulang 

(revisiting) peran Bidayatul Hidayah dalam pembentukan akhlak jamaah majelis 
taklim perkotaan. Penelitian ini tidak hanya memosisikan kitab tersebut sebagai 
teks normatif, tetapi juga sebagai kerangka etika praktis yang hidup dalam proses 
pembelajaran dan perilaku keagamaan jamaah. Dengan demikian, penelitian ini 
diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pengembangan kajian 
pendidikan moral Islam serta memperkaya diskursus tentang relevansi teks klasik 
dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer. 

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain penelitian 
lapangan (field research). Pendekatan ini dipilih untuk memahami secara mendalam 
proses pembelajaran, internalisasi nilai moral, serta praktik keagamaan jamaah 
Majelis Taklim dalam konteks sosial-keagamaan yang nyata. (Syafaruddin, 2024) 
Fokus penelitian diarahkan pada pemaknaan, pengalaman, dan perubahan perilaku 
jamaah dalam mengikuti kajian kitab Bidayatul Hidayah sebagai bagian dari 
pendidikan moral Islam. 

Lokasi penelitian ditetapkan di Majelis Taklim Masjid Al-Hidayah yang berada 
di kawasan perkotaan Surabaya. Pemilihan lokasi ini didasarkan pada 
pertimbangan bahwa majelis taklim tersebut secara rutin mengkaji kitab Bidayatul 
Hidayah dan memiliki karakter jamaah yang heterogen dari segi usia, latar belakang 
pendidikan, dan pengalaman keagamaan, sehingga relevan untuk 
merepresentasikan dinamika pembelajaran keagamaan masyarakat urban. 

Subjek penelitian meliputi pengajar kajian kitab, pengelola majelis taklim, 
serta jamaah yang secara aktif mengikuti kajian Bidayatul Hidayah. Penentuan 
informan dilakukan dengan teknik purposive sampling, yaitu memilih informan yang 
dianggap memiliki pengetahuan dan pengalaman yang memadai terkait proses 
pembelajaran dan internalisasi nilai akhlak. (Vita Fitriatul Ulya & Moh. Subhan, 
2024) Untuk memperkaya data, teknik snowball sampling digunakan secara 
terbatas guna memperoleh informasi tambahan dari jamaah lain yang 
direkomendasikan oleh informan awal. 

Pengumpulan data dilakukan melalui beberapa teknik, yaitu observasi 
partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Observasi partisipatif 
dilakukan untuk mengamati secara langsung dinamika pembelajaran, interaksi 
antara pengajar dan jamaah, serta respons jamaah terhadap materi akhlak yang 
disampaikan. Wawancara mendalam dilakukan secara semi-terstruktur untuk 
menggali pemahaman jamaah mengenai nilai-nilai akhlak, pengalaman belajar, 
serta perubahan perilaku keagamaan yang dirasakan setelah mengikuti kajian. 
Dokumentasi digunakan untuk melengkapi data berupa catatan kegiatan, materi 
kajian, serta arsip terkait pelaksanaan majelis taklim. 

Analisis data dilakukan secara tematik (thematic analysis). Proses analisis 
dimulai dengan reduksi data melalui proses pengodean awal terhadap transkrip 
wawancara dan catatan observasi. Selanjutnya, data diklasifikasikan ke dalam tema-
tema utama yang berkaitan dengan pemahaman moral, proses internalisasi nilai, 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 253 

 

 

dan praktik keagamaan jamaah. Tahap akhir analisis dilakukan dengan menafsirkan 
tema-tema tersebut secara reflektif dan mengaitkannya dengan kerangka teoretis 
etika Islam Al-Ghazali dan literatur pendidikan moral Islam kontemporer. 
(Khasanah & Izza Mazida, 2021) 

Untuk menjamin keabsahan data (trustworthiness), penelitian ini menerapkan 
beberapa strategi, antara lain triangulasi sumber dan metode, member checking 
kepada informan kunci, serta perpanjangan keikutsertaan peneliti di lapangan. 
Selain itu, peneliti juga melakukan refleksi kritis untuk meminimalkan bias 
subjektivitas selama proses pengumpulan dan analisis data. Pertimbangan etis 
dijaga dengan memastikan kerahasiaan identitas informan dan memperoleh 
persetujuan partisipasi secara sukarela sebelum penelitian dilakukan. (Pratama & 
Nurhakim, 2023) 
 
Hasil dan Pembahasan 
Bidayatul Hidayah sebagai Kerangka Etika Praktis dalam Majelis Taklim 
Perkotaan 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kitab Bidayatul Hidayah tidak 
diposisikan oleh jamaah Majelis Taklim semata sebagai teks klasik yang bersifat 
normatif, melainkan sebagai kerangka etika praktis yang membimbing perilaku 
keagamaan sehari-hari. Dalam konteks majelis taklim perkotaan, kajian kitab ini 
berfungsi sebagai panduan moral yang aplikatif, terutama dalam mengatur relasi 
manusia dengan Tuhan (ḥabl min Allāh) dan relasi sosial (ḥabl min al-nās). 

Temuan ini memperkuat pandangan Al-Ghazali bahwa pendidikan moral 
harus dimulai dari pembiasaan adab sebelum pendalaman aspek hukum dan 
teologis. Jamaah memahami bahwa inti ajaran dalam Bidayatul Hidayah terletak 
pada penataan niat, pengendalian diri, serta kesadaran etis dalam setiap aktivitas 
keagamaan. Dengan demikian, kitab ini berfungsi sebagai instrumen internalisasi 
nilai, bukan sekadar sumber bacaan keilmuan. Dalam diskursus internasional, 
temuan ini sejalan dengan kajian tentang applied Islamic ethics, yang menekankan 
bahwa teks etika klasik tetap relevan ketika dipahami sebagai panduan praksis, 
bukan sekadar doktrin normatif. Dalam konteks ini dapat ditemukan kerangka etika 
praktis dalam Majelis Taklim di perkotaan, khususnya di Masjid Hidayah Surabaya, 
berikut; 

1. Internalisasi Nilai Akhlak melalui Pendekatan Pedagogis Dialogis dan 
Kontekstual 

Hasil observasi dan wawancara menunjukkan bahwa proses 
pembelajaran Bidayatul Hidayah di Majelis Taklim berlangsung melalui 
pendekatan pedagogis yang dialogis dan kontekstual. Pengajar tidak hanya 
membacakan teks, tetapi mengaitkannya dengan realitas kehidupan jamaah 
perkotaan, seperti etika bermedia sosial, kedisiplinan waktu, serta adab dalam 
interaksi sosial yang plural. 

Pendekatan ini terbukti memudahkan jamaah dewasa dalam memahami 
dan menginternalisasi nilai-nilai akhlak. Jamaah tidak diposisikan sebagai 
penerima pasif, tetapi sebagai subjek pembelajaran yang aktif berdialog dan 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 254 

 

 

merefleksikan pengalaman hidupnya. Hal ini memperlihatkan bahwa 
keberhasilan pendidikan moral tidak hanya ditentukan oleh materi ajar, tetapi 
juga oleh metode penyampaian yang menghargai pengalaman peserta didik. 

Temuan ini menguatkan teori pendidikan orang dewasa (andragogi) yang 
menekankan relevansi, pengalaman, dan dialog sebagai kunci keberhasilan 
pembelajaran. (Subhan & Haris, 2022) Dalam konteks pendidikan Islam, 
pendekatan ini selaras dengan prinsip Al-Ghazali yang menekankan pentingnya 
hikmah dan kebijaksanaan dalam proses tarbiyah. 

2. Perubahan Pemahaman dan Praktik Ibadah Jamaah 
Penelitian menemukan adanya perubahan signifikan dalam cara jamaah 

memahami dan mempraktikkan ibadah setelah mengikuti kajian Bidayatul 
Hidayah. Jamaah tidak lagi memandang ibadah semata sebagai kewajiban 
formal, tetapi sebagai proses pembentukan karakter dan kedisiplinan moral. 
Praktik wudhu, shalat, dan adab memasuki masjid dilakukan dengan lebih tertib 
dan penuh kesadaran. 

Perubahan ini menunjukkan bahwa ajaran Al-Ghazali tentang keselarasan 
antara dimensi lahir dan batin ibadah dapat diinternalisasi secara efektif 
melalui pendidikan nonformal berbasis komunitas. Ibadah dipahami sebagai 
sarana penyucian jiwa dan pembinaan akhlak, bukan sekadar pemenuhan aspek 
legalistik. 

Dalam perspektif studi agama kontemporer, temuan ini mendukung 
argumen bahwa kualitas religiusitas masyarakat urban tidak hanya ditentukan 
oleh intensitas ritual, tetapi oleh kedalaman makna etis yang menyertai praktik 
keagamaan. (Vita Fitriatul Ulya & Moh. Subhan, 2024) 

 
3. Transformasi Sikap dan Interaksi Sosial Jamaah 

Selain perubahan pada aspek ibadah, hasil penelitian juga menunjukkan 
transformasi pada sikap dan pola interaksi sosial jamaah. Jamaah menjadi lebih 
menjaga tutur kata, menunjukkan sikap saling menghormati, serta menghindari 
konflik dalam lingkungan majelis dan masyarakat sekitar. Nilai-nilai adab 
bermuamalah yang diajarkan Al-Ghazali mulai tercermin dalam perilaku 
kolektif jamaah. 

Transformasi ini menegaskan bahwa pendidikan moral berbasis teks 
klasik dapat berdampak pada ranah sosial ketika diajarkan secara kontekstual. 
Akhlak tidak berhenti pada kesalehan individual, tetapi berkembang menjadi 
kesalehan sosial yang memperkuat kohesi komunitas perkotaan yang 
cenderung individualistik. 

Temuan ini sejalan dengan literatur internasional yang menempatkan 
lembaga keagamaan komunitas sebagai agen penting dalam pembentukan etika 
sosial dan modal sosial masyarakat urban. 

 
Relevansi Bidayatul Hidayah dalam Pendidikan Moral Islam Kontemporer 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa pendidikan moral yang berlangsung 
melalui kajian Bidayatul Hidayah di Majelis Taklim perkotaan berpusat pada tiga 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 255 

 

 

poros utama ajaran Al-Ghazali, yaitu nilai-nilai adab, pengendalian diri (mujāhadah 
al-nafs), dan kesadaran etis. (Asy’arie et al., 2023) Ketiga aspek tersebut tidak 
diajarkan secara abstrak, melainkan dipahami dan diinternalisasikan melalui 
praktik ibadah, relasi sosial, serta pembentukan disiplin personal jamaah. Pola ini 
mencerminkan karakter khas pendidikan moral Al-Ghazali yang menekankan 
integrasi antara ilmu, amal, dan pembentukan kepribadian. 

1. Nilai-Nilai Adab sebagai Fondasi Pendidikan Moral 
Dalam Bidayatul Hidayah, Al-Ghazali menempatkan adab sebagai pintu 

masuk seluruh proses pendidikan spiritual. Kitab ini dibuka dengan 
pembahasan adab seorang hamba kepada Allah, adab dalam menuntut ilmu, 
serta adab dalam menjalani aktivitas keseharian. Al-Ghazali menegaskan bahwa 
ilmu dan ibadah yang tidak disertai adab akan kehilangan nilai keberkahannya. 
Prinsip ini tercermin kuat dalam temuan penelitian, di mana jamaah Majelis 
Taklim mulai memahami bahwa keberagamaan tidak diukur dari banyaknya 
aktivitas ritual, tetapi dari kualitas adab yang menyertainya. 

Dalam praktik ibadah, jamaah menunjukkan perubahan cara pandang 
terhadap wudhu dan shalat. Merujuk pada Bidayatul Hidayah, Al-Ghazali 
menjelaskan bahwa adab wudhu tidak berhenti pada kesempurnaan rukun, 
tetapi juga meliputi kesadaran batin bahwa wudhu adalah proses penyucian 
anggota tubuh dari dosa. Demikian pula shalat dipahami sebagai momentum 
dialog etis antara hamba dan Tuhan, yang menuntut kehadiran hati, 
ketundukan, dan rasa takut yang seimbang dengan harapan. Pemahaman ini 
tercermin dalam sikap jamaah yang lebih berhati-hati, tenang, dan khusyuk 
dalam menjalankan ibadah. 

Nilai adab juga tampak dalam interaksi sosial jamaah. Dalam Bidayatul 
Hidayah, Al-Ghazali secara rinci membahas adab bermuamalah, seperti menjaga 
lisan, menghormati sesama, menjauhi ghibah, serta mengendalikan emosi 
dalam pergaulan. Temuan penelitian menunjukkan bahwa jamaah mulai 
menginternalisasi ajaran ini dalam kehidupan sosial mereka, terlihat dari 
meningkatnya kehati-hatian dalam bertutur kata, sikap saling menghormati, 
serta menurunnya konflik interpersonal. Hal ini menegaskan bahwa adab, 
dalam kerangka Al-Ghazali, berfungsi sebagai jembatan antara kesalehan 
individual dan kesalehan sosial. 

Dalam Bidayatul Hidayah, Al-Ghazali menempatkan adab sebagai fondasi 
awal seluruh proses pendidikan moral dan spiritual. Sejak bagian awal kitab, Al-
Ghazali menegaskan bahwa ilmu dan ibadah tidak akan menghasilkan 
transformasi moral tanpa adab yang benar. Ia menyatakan: 

 وَاعْلمَْ أنََّ الْعِلْمَ لََ ينَْفعَُ إلََِّ مَعَ الْعمََلِ، وَلََ يكَُونُ الْعمََلُ صَالِحًا إِلََّ مَعَ الْْدَبَِ 
Ketahuilah bahwa ilmu tidak akan memberi manfaat kecuali disertai amal, 
dan amal tidak akan menjadi benar kecuali disertai adab. 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa adab bukan pelengkap, melainkan 
syarat epistemologis dan etis bagi kebermaknaan ilmu dan ibadah. Temuan 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 256 

 

 

penelitian memperlihatkan bahwa jamaah Majelis Taklim mulai memahami 
kerangka ini dalam praktik ibadah mereka. Wudhu dan shalat tidak lagi 
dipandang sekadar sebagai pemenuhan kewajiban fikih, tetapi sebagai latihan 
adab batin, seperti ketenangan, kehati-hatian, dan kesadaran akan kehadiran 
Tuhan. 

Al-Ghazali secara khusus menekankan adab lahir dan batin dalam shalat: 

لََةِ، فإَنَِّهَا مِعْرَاجُ الْمُؤْمِنِ   فاَحْضُرْ قلَْبكََ فيِ الصَّ
Hadirkanlah hatimu dalam shalat, karena shalat adalah mi‘raj bagi seorang 
mukmin. 

Internalisasi ajaran ini tampak pada perubahan sikap jamaah yang lebih 
menjaga kekhusyukan, keteraturan, dan sikap hormat terhadap ruang ibadah. 
Dalam gaya pembahasan Brill-style, temuan ini menunjukkan bahwa teks etika 
klasik berfungsi sebagai moral grammar yang membentuk orientasi batin 
sekaligus tindakan lahiriah. 

2. Pengendalian Diri sebagai Inti Transformasi Moral 
Aspek kedua yang menonjol dalam temuan penelitian adalah 

pengendalian diri. Al-Ghazali dalam Bidayatul Hidayah menekankan pentingnya 
mujāhadah al-nafs sebagai syarat utama keberhasilan pendidikan moral. Ia 
mengingatkan bahwa musuh terbesar manusia bukanlah faktor eksternal, 
melainkan hawa nafsu yang tidak terkendali. Oleh karena itu, pendidikan moral 
harus diarahkan pada pembentukan kemampuan mengontrol keinginan, emosi, 
dan kecenderungan negatif. 

Dalam konteks Majelis Taklim perkotaan, pengendalian diri menjadi isu 
krusial mengingat tekanan kehidupan urban yang tinggi. Temuan penelitian 
menunjukkan bahwa jamaah mulai mempraktikkan ajaran pengendalian diri 
melalui disiplin ibadah, pengaturan waktu, serta pembatasan perilaku yang 
berpotensi merusak hubungan sosial. Al-Ghazali, dalam pembahasan adab pagi 
dan malam, menekankan pentingnya rutinitas ibadah sebagai sarana melatih 
konsistensi dan pengendalian diri. Rutinitas ini tidak hanya berfungsi sebagai 
aktivitas spiritual, tetapi juga sebagai latihan moral yang membentuk karakter. 
(Vita Fitriatul Ulya & Moh. Subhan, 2024) 

Pengendalian diri juga tercermin dalam cara jamaah merespons 
perbedaan pendapat dan situasi konflik. Merujuk Bidayatul Hidayah, Al-Ghazali 
menasihati agar seorang Muslim tidak tergesa-gesa mengikuti dorongan 
amarah dan senantiasa mempertimbangkan akibat moral dari setiap tindakan. 
Jamaah yang mengikuti kajian kitab ini menunjukkan kecenderungan untuk 
lebih sabar, tidak reaktif, dan berusaha menyelesaikan persoalan secara 
dialogis. Temuan ini menguatkan pandangan bahwa pengendalian diri 
merupakan aspek fundamental dalam pendidikan moral Islam, bukan sekadar 
nilai tambahan. 

Aspek kedua pengendalian diri oleh Al-Ghazali dipandang sebagai inti 
pendidikan akhlak. Dalam Bidayatul Hidayah, ia menegaskan bahwa musuh 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 257 

 

 

terbesar manusia bukanlah faktor eksternal, melainkan hawa nafsu yang tidak 
terkendali: 

كَ نفَْسُكَ الَّتيِ بيَْنَ جَنْبيَكَْ  ِ  وَأعَْدىَ عَدوُ 
Musuhmu yang paling berbahaya adalah nafsumu sendiri yang berada di 
dalam dirimu. 

Kutipan ini menunjukkan bahwa pendidikan moral menurut Al-Ghazali 
bersifat internal dan reflektif, bukan represif. Temuan penelitian 
memperlihatkan bahwa jamaah Majelis Taklim mulai mempraktikkan 
pengendalian diri melalui disiplin ibadah, pengelolaan emosi, dan sikap sabar 
dalam interaksi sosial. Hal ini sejalan dengan ajaran Al-Ghazali tentang 
pentingnya membiasakan diri melawan dorongan nafsu melalui rutinitas 
ibadah harian. 

Dalam pembahasan tentang adab pagi dan malam, Al-Ghazali menulis: 

 وَإنَِّمَا يرَُبَّى النَّفْسُ باِلْمُوَاظَبةَِ عَلىَ الطَّاعَاتِ وَمُخَالفَةَِ الْهَوَى
Sesungguhnya jiwa dididik melalui ketekunan dalam ketaatan dan 
perlawanan terhadap hawa nafsu. 

Data lapangan menunjukkan bahwa jamaah mulai memandang 
konsistensi ibadah sebagai latihan karakter, bukan sekadar rutinitas ritual. 
Dalam konteks jurnal internasional, temuan ini dapat dibaca sebagai bukti 
bahwa pendidikan moral Islam memiliki kesesuaian dengan teori habit 
formation dalam moral education, di mana karakter dibentuk melalui praktik 
berulang yang disadari secara etis. (Bhat & Nabi, 2024) 

3. Kesadaran Etis dalam Praktik Kehidupan Sehari-hari 
Aspek ketiga yang menjadi temuan utama penelitian adalah 

berkembangnya kesadaran etis jamaah. Dalam Bidayatul Hidayah, Al-Ghazali 
menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan akhlak adalah lahirnya kesadaran 
batin yang mampu membimbing perilaku secara spontan. Kesadaran etis ini 
ditandai dengan kemampuan membedakan yang baik dan buruk, serta kesiapan 
untuk memilih kebaikan meskipun bertentangan dengan kepentingan pribadi. 

Data lapangan menunjukkan bahwa jamaah mulai memahami ibadah 
sebagai proses pembentukan kesadaran etis, bukan sekadar kewajiban 
normatif. (Siswoyo & Moh. Subhan, 2020) Shalat, misalnya, dipahami sebagai 
sarana mengingat Allah yang seharusnya berdampak pada perilaku setelah 
shalat. Hal ini sejalan dengan pernyataan Al-Ghazali bahwa ibadah yang tidak 
membuahkan akhlak mulia merupakan ibadah yang kehilangan ruhnya. 
Kesadaran ini mendorong jamaah untuk lebih konsisten antara apa yang 
dipelajari dalam majelis taklim dan perilaku mereka di luar masjid. 

Kesadaran etis juga terlihat dalam sikap jamaah terhadap tanggung jawab 
sosial. Bidayatul Hidayah menekankan pentingnya kejujuran, amanah, dan 
keadilan dalam setiap peran sosial. Jamaah mulai merefleksikan nilai-nilai ini 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 258 

 

 

dalam kehidupan profesional dan keluarga, seperti menjaga kejujuran dalam 
pekerjaan, menghormati hak orang lain, serta menghindari perilaku yang 
merugikan sesama. Transformasi ini menunjukkan bahwa pendidikan moral 
berbasis teks klasik mampu menembus batas ruang ibadah dan memengaruhi 
kehidupan sosial secara luas. 

Temuan ketiga menunjukkan berkembangnya kesadaran etis jamaah, 
yaitu kemampuan untuk menimbang tindakan berdasarkan nilai moral, bukan 
semata kepentingan pribadi.(Taufikurrahman, 2018) Dalam Bidayatul Hidayah, 
Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan akhlak adalah 
terciptanya kesadaran batin yang mengarahkan perilaku secara spontan: 

 لْبُ صَلحَُتِ الْجَوَارِحُ كُلُّهَافإَذِاَ صَلحَُ القَْ 
Apabila hati menjadi baik, maka seluruh anggota tubuh pun akan menjadi 
baik. 

Pernyataan ini menegaskan hubungan kausal antara kesadaran etis batin 
dan perilaku lahiriah. Temuan penelitian memperlihatkan bahwa jamaah mulai 
mengaitkan ibadah dengan tanggung jawab moral dalam kehidupan sosial, 
(Puspito & Azhima, 2024) seperti kejujuran, amanah, dan kehati-hatian dalam 
bertindak. Kesadaran ini tidak diajarkan secara dogmatis, tetapi tumbuh 
melalui refleksi atas ajaran Al-Ghazali yang dikontekstualisasikan dengan 
realitas kehidupan perkotaan. 

Dalam pembahasan adab bermuamalah, Al-Ghazali mengingatkan: 

هَا مَوْزُونةًَ بمِِيزَانِ الشَّرْعِ وَالْْخَْلََقِ وَاجْعلَْ أفَْ 
 عاَلكََ كُلَّ

Jadikan seluruh perbuatanmu ditimbang dengan neraca syariat dan akhlak. 

Temuan ini sejalan dengan pendekatan normative–ethical analysis yang 
lazim digunakan dalam jurnal Brill dan Taylor & Francis, di mana teks klasik 
diposisikan sebagai sumber norma yang diaktualisasikan melalui praktik sosial. 

Temuan penelitian juga memperlihatkan bahwa Bidayatul Hidayah 
mendorong integrasi antara ibadah, akhlak, dan disiplin personal. Al-Ghazali 
menekankan bahwa keberhasilan pendidikan moral sangat bergantung pada 
konsistensi dan pembiasaan.(Agustin & Saifullah, 2023) Disiplin waktu, 
pengaturan aktivitas harian, serta kesungguhan dalam menjalankan amalan 
sunnah dipahami sebagai latihan membangun karakter. 

Dalam praktiknya, jamaah mulai menunjukkan peningkatan kedisiplinan, 
baik dalam kehadiran majelis taklim maupun dalam menjalankan ibadah 
harian. Disiplin ini tidak dipaksakan, tetapi tumbuh dari kesadaran etis yang 
dibangun melalui pemahaman ajaran Al-Ghazali. Hal ini menguatkan 
pandangan bahwa pendidikan moral yang efektif adalah pendidikan yang 
melahirkan motivasi internal, bukan sekadar kepatuhan eksternal. 

Secara keseluruhan, pembahasan ini menunjukkan bahwa nilai-nilai adab, 
pengendalian diri, dan kesadaran etis dalam Bidayatul Hidayah dapat 
diinternalisasikan secara efektif melalui pendidikan Islam nonformal berbasis 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 259 

 

 

komunitas. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan moral Islam tidak 
memerlukan pemutusan dari tradisi klasik, melainkan membutuhkan 
pendekatan pedagogis yang mampu menghubungkan teks dengan praktik 
kehidupan. 

Dengan demikian, Bidayatul Hidayah tidak hanya berfungsi sebagai 
warisan intelektual, tetapi sebagai sumber pembinaan moral yang hidup dalam 
konteks masyarakat Muslim perkotaan. Pendidikan moral yang berakar pada 
adab, pengendalian diri, dan kesadaran etis terbukti mampu membentuk 
karakter jamaah secara lebih menyeluruh, mencakup dimensi spiritual, sosial, 
dan personal. 

 
Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Bidayatul Hidayah karya Al-Ghazali 
memiliki relevansi yang kuat dan berkelanjutan sebagai instrumen pendidikan 
moral dalam konteks Majelis Taklim perkotaan di Indonesia. Kitab ini tidak hanya 
berfungsi sebagai rujukan normatif keagamaan, tetapi juga berperan sebagai 
kerangka etika praktis yang membimbing pembentukan akhlak jamaah secara 
komprehensif, mencakup dimensi ibadah, interaksi sosial, dan disiplin diri. Melalui 
pendekatan pedagogis yang dialogis dan kontekstual, nilai-nilai adab dan akhlak 
yang termuat dalam teks klasik tersebut dapat diinternalisasi secara efektif oleh 
jamaah dewasa dalam ruang pendidikan Islam nonformal berbasis komunitas. 

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa kajian Bidayatul Hidayah mampu 
meningkatkan pemahaman keagamaan jamaah secara lebih sistematis serta 
mendorong perubahan sikap dan perilaku religius yang nyata dalam kehidupan 
sehari-hari. Perubahan tersebut tercermin dalam meningkatnya kualitas praktik 
ibadah, kesadaran terhadap etika sosial, serta penguatan hubungan antarjamaah 
yang lebih harmonis. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan moral Islam tidak 
cukup berhenti pada penguasaan aspek kognitif, tetapi harus diarahkan pada 
internalisasi nilai dan pembentukan karakter melalui proses pembelajaran yang 
partisipatif dan berkesinambungan. 

Secara teoretis, penelitian ini memperkuat pandangan bahwa teks-teks etika 
Islam klasik tetap memiliki daya transformasi yang signifikan ketika 
dikontekstualisasikan dengan realitas sosial kontemporer. Dalam konteks studi 
agama, temuan ini berkontribusi pada pengembangan wacana tentang integrasi 
khazanah turats dengan praktik pendidikan Islam modern, khususnya dalam 
lembaga keagamaan nonformal di wilayah perkotaan. Dengan demikian, Majelis 
Taklim dapat dipahami bukan hanya sebagai ruang transmisi pengetahuan agama, 
tetapi juga sebagai arena strategis pembentukan moral dan spiritual masyarakat 
Muslim urban. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan pada lingkup lokasi dan durasi penelitian 
yang relatif terbatas. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk 
memperluas cakupan lokasi, membandingkan penggunaan teks klasik lain dalam 
pendidikan moral Islam, serta mengombinasikan pendekatan kualitatif dan 
kuantitatif guna memperoleh gambaran yang lebih komprehensif mengenai 
efektivitas pendidikan akhlak berbasis turats di masyarakat kontemporer. 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 260 

 

 

 
  
 

Daftar Referensi 
Agustin, N., & Saifullah. (2023). PENGARUH TOBAT TERHADAP AKHLAK 

PERSPEKTIF AL-GHAZALI (450-505 H/1058-1111 M). Istiqamah: Jurnal Ilmu 
Tasawuf, 4(1), 17–45. 
https://jurnal.iailm.ac.id/index.php/istiqamah/article/view/458 

Al-Thusi, A. H. M. bin M. A.-G. (2004). Bidayah Al-Hidayah. Dar al-Minhaj. 
https://dn720001.ca.archive.org/0/items/bidayatulhidayah_202211/ كتاب

 pdf.بداية الهداية للغزلي
Asy’arie, B. F., Arif Ma’ruf, R., & Ulum, A. (2023). Analisis Pendidikan Agama Islam 

Dan Pendidikan Akhlak Perspektif Al-Ghazali. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam 
Dan Pendidikan, 15(2), 155–166. https://doi.org/10.47435/al-
qalam.v15i2.2279 

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di tengah Tantangan 
Milenium III. Prenada Media. 
https://books.google.co.id/books?id=TTvNDwAAQBAJ&hl=id&source=gbs_n
avlinks_s 

Bhat, S., & Nabi, N. (2024). Islamic Ethics : Exploring its Principles and Scope. 
INTERNATIONAL JOURNAL OF APPLIED ETHICS, 10(1), 69–85. 
https://doi.org/https://doi.org/10.51245/IJAETHICS.V10I1.2024.93 

Firmanto, R. A., Kasful Anwar US, & As’ad Isma. (2023). Analysis Study Of 
Modernization And Problems In Islamic Education. International Journal of 
Education, Vocational and Social Science( IJVESS), 02(01), 121–128. 
https://doi.org/https://doi.org/10.63922/ijevss.v2i01.144 

Hefner, R. W. (2022). How Indonesia Became a World Leader in Islamic Education: 
A Historical Sociology of a Great Transformation. Muslim Education Review, 
1(1), 3–18. https://doi.org/https://doi.org/10.56529/mer.v1i1.25 

Hidayat, K. (2007). Psikologi Beragama : Menjadikan Hidup Lebih Nyaman dan 
Santun / Komaruddin Hidayat. Hikmah. 
https://perpustakaan.binadarma.ac.id/opac/detail-opac?id=6481 

Khasanah, U. (2023). The Development of Multicultural Islamic Education in the 
Modern Era : Relevance and Challenges. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 
7(2), 699–709. https://doi.org/https://doi.org/10.35723/ajie.v7i2.725 

Khasanah, U., & Izza Mazida, L. (2021). Internalisasi Pendidikan Karakter Melalui 
Kisah Al-Qur’an sebagai upaya Membudayakan Nilai-Nilai Keislaman. Jurnal 
Pendidikan Indonesia, 2(11), 1975–1986. 
https://doi.org/10.36418/japendi.v2i11.361 

Malizal, Z. Z. (2025). Islamic Education and Globalization: Curriculum, Identity, and 
Digital. Sinergi International Journal of Islamic Studies, 3(2), 70–82. 
https://doi.org/https://doi.org/10.61194/ijis.v3i2.711 

Nasr, S. H. (2009). Islam: Religion, History, and Civilization. Harper Collins. 
https://books.google.co.id/books?id=zp6wcpZQkO0C&hl=id&source=gbs_cit
ations_module_r&cad=4 



Volume 10, No. 2 Juli-Desember 2025 

ISSN: 2541-1667 (print); 2541-1675 (online) 

Moh. Subhan & Su’adah, Meninjau Ulang Bidayatul Hidayah Karya Al-Ghazali…… 261 

 

 

Pratama, D. A., & Nurhakim, A. (2023). Turath Studies Development Within Today’s 
Indonesian Pesantren: Possibilities and Challenges. Al-Mada: Jurnal Agama, 
Sosial, Dan Budaya, 6(4), 655–670. 

Puspito, I. D., & Azhima, N. (2024). Dakwah Digital Untuk Generasi Millenial. 
Tabayyun, 4(2), 1–10. https://doi.org/10.61519/tby.v4i2.50 

Siswoyo, & Moh. Subhan. (2020). Peran Mahasiswa Islam dalam Pendidikan Global. 
Risda: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 4(2 SE-Articles), 83–91. 
https://doi.org/10.59355/risda.v4i2.30 

Subhan, M., & Haris, A. (2022). Pentingnya Bimbingan Islami bagi Pendidikan 
ditengah Kebinekaan. Risda: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 6(1 SE-
Articles), 1–16. https://doi.org/10.59355/risda.v6i1.47 

Syafaruddin, B. (2024). MODERNIZATION AND RENEWAL ISLAMIC EDUCATION IN 
THE ERA OF SOCIETY 5 . 0 : A SYSTEMATIC REVIEW. Indonesian Journal of 
Research and Educational Review, 3(3), 105–117. 
https://doi.org/https://doi.org/10.51574/ijrer.v3i3.1802 

TAUFIKURRAHMAN. (2018). INTERNALISASI NILAI TASAWUF AL-GHAZALI DI 
PONDOK PESANTREN (Studi Multi Kasus di Ma’had Tarbiyatul Mu’allimien al-
Islamiyah (TMI) Pondok Pesantren Al-Amien Prenduan Sumenep dan Pondok 
Pesantren At-Taroqqi Sampang) [UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA 
MALIK IBRAHIM MALANG]. http://etheses.uin-
malang.ac.id/13124/1/16771002.pdf 

Vita Fitriatul Ulya, & Moh. Subhan. (2024). Pengajaran Moderasi Beragama di 
Pesantren dalam Menghadapi Era Society 5.0. Risda: Jurnal Pemikiran Dan 
Pendidikan Islam, 10(2 SE-Articles). 
https://ejournal.staiarrosyid.ac.id/index.php/risda/article/view/164 

 
 
 


