
Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

11 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

 
Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas  

dan Relevansinya terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 
 

Moh. Hamzah 
Universitas Al-Amien Prenduan Sumenep 

Email: moh.hamzah.arsa@gmail.com   
  
 

Abstrak: 
Artikel ini mengkaji legasi pemikiran pendidikan Syed Muhammad Naquib al-Attas serta 
relevansinya terhadap pendidikan Islam kontemporer yang tengah menghadapi 
dominasi paradigma sekuler. Tujuan penelitian ini adalah menganalisis secara 
konseptual gagasan al-Attas tentang islamisasi ilmu pengetahuan, konsep ta’dīb, serta 
orientasi pendidikan Islam terhadap pembentukan manusia beradab. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan, dengan 
menelaah karya-karya utama al-Attas dan literatur sekunder yang relevan. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa al-Attas memandang krisis pendidikan Islam bersumber dari 
problem epistemologis akibat pemisahan ilmu dari nilai-nilai transenden. Gagasan 
islamisasi ilmu ditawarkan sebagai upaya pembebasan ilmu dari ideologi sekuler dan 
pengembaliannya pada kerangka tauhid. Konsep ta’dīb menegaskan bahwa inti 
pendidikan Islam adalah penanaman adab yang mengintegrasikan ilmu, amal, dan 
moralitas. Pemikiran al-Attas terbukti relevan dalam merumuskan tujuan, kurikulum, 
dan sistem pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan insan kamil di tengah 
tantangan modernitas.  
 
Kata kunci: Syed Muhammad Naquib al-Attas, pendidikan Islam, islamisasi ilmu, ta’dīb, 
pendidikan kontemporer 
  
 

Abstract: 
This article examines the educational legacy of Syed Muhammad Naquib al-Attas and its 
relevance to contemporary Islamic education, which is increasingly influenced by secular 
paradigms. The study aims to analyze al-Attas’s conceptual framework concerning the 
Islamization of knowledge, the concept of ta’dīb, and the orientation of Islamic education 
toward the formation of a virtuous human being. This research employs a qualitative 
approach through library research, focusing on al-Attas’s major works and relevant 
secondary literature. The findings indicate that the crisis of Islamic education originates 
from epistemological problems caused by the separation of knowledge from transcendent 
values. Al-Attas proposes the Islamization of knowledge as a process of liberating modern 
sciences from secular interpretations and reintegrating them within the Islamic worldview 
based on tawḥīd. The concept of ta’dīb emphasizes that the essence of Islamic education lies 
in cultivating adab, integrating knowledge, action, and morality. Al-Attas’s thought remains 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
mailto:moh.hamzah.arsa@gmail.com


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

12 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

highly relevant for reformulating the aims, curriculum, and institutional framework of 
Islamic education in responding to the challenges of modernity.  
 
Keywords: Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islamic Education, Islamization of 
Knowledge, Ta’dīb, Contemporary Education. 
 
 
Pendahuluan 

Wacana pendidikan Islam kontemporer didominasi oleh paradigma sekuler, baik 

dalam konstruksi ilmu pengetahuan, kurikulum, dan praktik pendidikan. Fakta ini 

menjadi tantangan serius bagi banyak lembaga pendidikan Islam kontemporer. Selain 

membawa kemajuan metodologis, ilmu pengetahuan modern yang berkembang dan 

berakat kuat dalam tradisi Barat juga mengandung asumsi filosofis yang memisahkan 

ilmu pengetahuan dari nilai-nilai transenden dan spiritual. Kondisi ini menyebabkan 

krisis hilangnya makna dan jati diri pendidikan Islam. Saat ini, pendidikan Islam lebih 

fokus pada aspek pragmatis, utilitarian, dan materialistik daripada pembentukan 

manusia yang ideal (Qamar, 2005: 12-15). Krisis tersebut menuntut adanya kerangka 

konseptual alternatif yang mampu mengembalikan pendidikan Islam pada tujuan 

hakikinya. 

Dalam konteks inilah pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas menempati 

posisi yang sangat strategis. Al-Attas merupakan salah satu tokoh sentral yang secara 

konsisten mengkritik sekularisasi ilmu pengetahuan dan menawarkan gagasan islamisasi 

ilmu sebagai solusi epistemologis dan pedagogis (Al-Attas, 2011: 14-18). Gagasan ini 

berangkat dari pandangan bahwa dekadensi umat Islam dalam berbagai bidang, 

khususnya dalam bidang pendidikan, sains, dan peradaban bukan semata disebabkan 

oleh faktor eksternal, melainkan bersumber dari problem internal ilmu pengetahuan 

yang telah terlepas dari pandangan hidup Islam (Daud, 2003: 45-47). Oleh karena itu, 

islamisasi ilmu dimaknai sebagai proses pembebasan ilmu dari interpretasi dan nilai-

nilai sekuler serta pengembalian ilmu pada kerangka tauhid. 

Pemikiran al-Attas tentang pendidikan tidak berhenti pada kritik epistemologis, 

tetapi berkembang menjadi sebuah konsepsi pendidikan Islam yang utuh dan sistematis. 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

13 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

Hal ini tampak dalam pandangannya tentang hakikat manusia sebagai makhluk rasional-

ruhaniah, konsep adab sebagai inti pendidikan, serta penolakannya terhadap 

penggunaan istilah tarbiyah dan ta‘lim sebagai representasi pendidikan Islam (Al-Attas, 

1992: 34-36). Ia mengajukan konsep ta’dīb sebagai istilah yang paling tepat karena 

mencakup dimensi ilmu, amal, moralitas, dan kesadaran hierarki wujud (Al-Attas, 1992: 

75-76). Konsep ini menegaskan bahwa pendidikan bukan sekadar proses transfer 

pengetahuan, melainkan proses penanaman adab yang bermuara pada pembentukan 

manusia yang adil dan berkeadaban. 

Lebih jauh, al-Attas (1992: 10-11) menegaskan bahwa tujuan pendidikan Islam 

adalah melahirkan manusia yang baik (good man), bukan sekadar warga negara yang 

baik.  Tujuan ini berimplikasi pada perumusan sistem pendidikan Islam yang berorientasi 

pada pembentukan insan kamil, dengan Nabi Muhammad saw. sebagai prototipe manusia 

ideal. Dalam kerangka tersebut, lembaga pendidikan Islam dipandang sebagai institusi 

pembudayaan ilmu dan adab, yang seluruh struktur, kurikulum, dan praksis 

akademiknya harus mencerminkan pandangan hidup Islam secara integral (Al-Attas, 

1992: 84-85). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara 

mendalam legasi pemikiran pendidikan Syed Muhammad Naquib al-Attas serta 

menganalisis relevansinya terhadap pendidikan Islam kontemporer. Kajian ini penting 

dilakukan untuk menunjukkan bahwa gagasan islamisasi ilmu, konsep ta’dīb, dan 

orientasi pendidikan pada pembentukan manusia paripurna memiliki signifikansi yang 

kuat dalam menjawab problem pendidikan Islam masa kini, baik pada tataran 

epistemologis, kurikuler, maupun institusional. 

 

Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research), karena objek kajiannya berupa berupa gagasan, konsep, atau 

pemikiran tokoh pendidikan Islam Syed Muhammad Naquib al-Attas yang tertuang 

dalam teks dan dokumen ilmiah (Zed, 2014: 3-5). Sumber data primer adalah karya-karya 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

14 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

utama Syed Muhammad Naquib al-Attas yang membahas secara langsung konsep 

pendidikan, ilmu, adab, dan islamisasi ilmu pengetahuan, antara lain: Islam dalam Sejarah 

dan Kebudayaan Melayu, Konsep Pendidikan dalam Islam, Islam dan Sekularisme. Sumber 

data sekunder meliputi buku, artikel jurnal, disertasi, dan karya ilmiah lain yang 

membahas, mengkritisi, atau mengembangkan pemikiran al-Attas, seperti tulisan Wan 

Mohd Nor Wan Daud, Abuddin Nata, Mujamil Qamar, dan penulis kontemporer lainnya 

yang relevan dengan pendidikan Islam. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dengan cara menelusuri, 

membaca, dan menginventarisasi sumber-sumber ilmiah yang memiliki keterkaitan 

langsung dengan fokus penelitian. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis 

dengan menelaah dan menafsirkan gagasan-gagasan utama al-Attas secara sistematis 

(Sugiyono, 2020: 105). Tahapan analisis meliputi reduksi data untuk memilih konsep-

konsep kunci, penyajian data secara tematis, serta penarikan kesimpulan dengan 

mengaitkan pemikiran tersebut pada konteks pendidikan Islam kontemporer. 

Pendekatan filosofis dan historis digunakan untuk memahami landasan ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis pemikiran al-Attas, sementara pendekatan kontekstual 

digunakan untuk menilai relevansi dan implikasinya terhadap praktik pendidikan Islam 

masa kini (Kuntowijoyo, 2018: 73).  

 
Hasil Penelitian dan Pembahasan  
 
A. Biografi Intelektual Syed Muhammad Naquib al-Attas 
 

Syed Muhammad Naquib al-Attas dilahirkan di Bogor, Jawa Barat, 5 September 

1931. Al-Attas adalah adik kandung dari Prof. Dr. Syed Hussein Al-Attas, seorang ilmuwan 

dan pakar sosiologi pada Universitas Malaya, Kuala Lumpur, Malaysia. Ayahnya bernama 

Syed Ali bin Abdullah al-Attas berasal dari Saudi Arabia berasal dari keturunan ulama 

dan ahli tasawuf yang sangat terkenal dari kelompok sayyid. Sedangkan ibunya bernama 

Syarifah Raguan Al-Attas dari keturunan kerabat raja-raja pada kerajaan Sunda 

Sukapura, Jawa Barat (Daud, 2003: 45).  Berdasar silsilah hereditas tersebut, al-Attas 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

15 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

adalah keturunan kaum ningrat, berdarah biru, dengan nafas relegius yang sangat kental 

dalam dirinya (Badaruddin, 2009: 9).  

Sejarah pendidikan Naquib al-Attas dimulai sejak ia berusia 5 (lima) tahun, yakni 

ketika ia tinggal bersama pamannya (saudara ayahnya), Encik Ahmad, di Johor Baru. 

Selanjutnya ia ikut dan dididik oleh ibu Azizah hingga perang dunia kedua pecah pada 

1936-1941 M. Saat itu, secara formal ia belajar di Ngee Neng English Premary School di 

Johor Baru. Saat pendudukan Jepang ia kembali ke Jawa Barat untuk belajar agama dan 

bahasa Arab di Madrasah Al-Urwatul Utsqa di Sukabumi, selama 4 tahun (1942-1945 M.). 

Pada tahun 1946 ia kembali lagi ke Johor Baru dan tinggal bersama paman (saudara 

ayahnya yang lain bernama Engku Abdul Aziz yang saat itu menjabat sebagai Menteri 

Besar Johor Baru, lalu ikut dengan Datuk Onn yang kemudian juga menjadi Menteri Besar 

Johor Baru yang sekaligus sebagai ketua umum UMNO pertama.  

Pada tahun 1946 ia belajar di Bukit Zahrah School, kemudian di English College 

Johor Baru (1946-1949 M). Setelah tamat ia masuk dinas tentara sebagai perwira kadet 

dalam askar Melayu-Inggris. Karena kepiawaiannya, akhirnya ia diikutkan pada 

pendidikan dan latihan kemiliteran di Eaton Hall, Chester Inggris, kemudian ke Royal 

Militery Academy Sandhurst Inggris sampai akhirnya mencapai pangkat letnan. Karena 

bukan bidangnya ia keluar dari dinas militer untuk selanjutnya kuliah lagi di Universitas 

Malaya (1957-1959 M) pada Fakultas Kajian Ilmu-ilmu Sosial (Social Sciences  Studies). 

Setelah tamat ia melanjutkan studinya ke Mc.Gill University, Montreal, Kanada, sampai 

mendapatkan gelar Master of Art (MA) dengan nilai yang sangat membanggakan (1963 

M). Pada tahun itu juga melalui sponsor Sir Richard Wintert dan Sir Morimer dari British 

Academy, ia melanjutkan kuliahnya pada School of Oriental and African Studies 

University of London, hingga akhirnya ia mendapatkan gelar Philosophy Doctor (Ph.D) 

dengan predikat Cumlaude dalam bidang filsafat Islam dan kesusastraan Melayu Islam 

pada tahun 1965. 

Sekembalinya dari Inggris, al-Attas mengabdikan diri di Universitas Malaya, 

almamaternya dulu. Sejak itulah ia mulai menunjukkan kehebatan dan kejeniusannya. 

Pada tahun 1968-1970 ia menjabat sebagai Ketua Departemen Kesusastraan dalam 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

16 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

pengkajian Melayu. Saat itu, ia sempat merancang dasar-dasar bahasa Malaysia untuk 

fakultas sastra. Ia termasuk salah seorang pendiri Universitas Kebangsaan Malaysia pada 

tahun 1970. Pada tahun 1970-1973 ia menjabat Dekat Fakultas Sastra, dan pada tanggal 

24 Januari 1977 al-Attas dikukuhkan sebagai guru besar bahasa dan kesusastraan 

Melayu, dengan membacakan pidato ilmiah dengan judul: “Islam dalam Sejarah dan 

Kebudayaan Melayu” (Al-Attas, 1977).  

Sebagai seorang pemikir Islam, Naquib termasuk salah satu tokoh yang produktif 

dan prolifik. Pemikirannya tidak terkhusus pada satu bidang ilmu, tetapi dalam berbagai 

disiplin ilmu. Naquib sampai saat ini telah menulis 26 buku dan monograf, baik dalam 

bahasa Inggris maupun Melayu dan banyak yang telah diterjemahkan ke dalam berbagai 

bahasa di belahan dunia. Di antara karya Naquib adalah (1959) Rangkaian Ruba’iyat, 

(1963) Some Aspects of Shufism as Understood and Practiced among the Malays, (1966) 

Raniri and the Wujudiyyah of 17th Century Acheh, (1968) The Origins of Malays Sya’ir, 

(1969) Preliminary Statement on a General Theory of the Islamization of the Malay-

Indonesian Archipelago, (1970) The Mysticism of Hamzah Fanshuri, (1971) Concluding 

Postscript to the Origin of Malays Sya’ir, (1972) The Correct Date of the Terengganu 

Inscription, (1972) Islam dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayu, (1973) Risalah untuk 

Kaum Muslimin, (1975) Comments on the Re-Examination of Al-Raniri’s Hujjat au’l Siddiq: 

A Refutation, (1976) Islam; The Concept of Religion and the Foundation of Ethics and the 

Morality, (1978) Islam and Secularism, (1979) Aims and Objectives of Islamic Education; 

Islamic Education Series, (1980) The Concept of Education in Islam, (1985) Islam, 

Securalism and The Philosophy of the Future, (1986) A Commentary on the Hujjat al-

Shiddiq of Nur al Dinal-Raniri, (1988) The Oldest Known Malay Manuscript: A 16th Century 

Malay Translation of the `Aqa’id of al-Nasafi, (1989) Islam and the Philosophy of Science, 

(1990) The Nature of Man and the Psychology of the Human Soul, (1990) On Quiddity and 

Essence, (1990) The Intuition of Existence, (1992) The Concept of Religion and the 

Foundation of Ethics and Morality, (1993) The Meaning and Experience of Happiness in 

Islam, (1994) The Degrees of Existence, (1995) Prolegomena to the Metaphysics of Islam: 

an Exposition of the Fundamental Elements of the Worldview of Islam. 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

17 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

Di samping karya yang berbentuk buku dan monograf di atas, Naquib telah 

menyampaikan lebih dari 400 makalah ilmiah di Negara-negara Eropa, Amerika, Jepang, 

Timur Tengah dan berbagai Negara Islam lainnya. Selain itu, Naquib juga aktif menulis 

artikel-artikel dalam jurnal-jurnal international. Jumlah artikel ini tidak kurang dari 27 

artikel dalam berbagai jurnal international.  

Otoritas kepakaran al-Attas dalam berbagai bidang itu seperti terekam dalam 

berbagai buku-bukunya, telah diakui oleh dunia internasional. Pada tahun 1970 

misalnya, ia dilantuk oleh para filsuf Amerika Serikat sebagai International Member 

American Philosophical Assocation. Pada tahun 1975, Kerajaan Iran memberi anugerah 

tertinggi dalam bidang ilmiah sebagai sarjana akademi falsafah Maharaja Iran, Fellow of 

Imperial Iranian Academy of Philosophy. Pada tahun 1980 al-Attas ditunjuk sebagai 

orang pertama yang menduduki kursi ilmiah Tun Razak di Ohio University, Amerika 

Serikat, berdasar kontribusinya yang begitu besar dalam bidang bahasa dan kesusastraan 

serta kebudayaan Melayu (Badaruddin, 2009: 11-12).  

Selain itu, al-Attas juga diangkat sebagai anggota pada berbagai badan ilmiah 

internasional lainnya, antara lain: Member of International Congres of Medival 

Philosophy, Member of International Congres of the VII Centernary of St Thomas Aquinas, 

Member of International Congres of the VII Centernary of St Bonaventura da Bognaregia, 

Member Malaysia Delegate International Congress of the Milinary of Al-Biruni, juga 

Principal Consultant Word of Islam Festival Congress. Ia juga termasuk nama-nama orang 

terkemuka dan termasyhur di dunia sebagaimana tertulis di Maqnis Who’s Who in the 

World 1974/1975 dan 1976/1977 (Badaruddin, 2009: 13).  

Pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas tidak fomus pada gagasan semata. 

Gagasan tersebut ia terapkan dalam bentuk aktivias keilmuan di International Institute 

of Islamic Thought and Civilization (ISTAC) yang didirikan tahun 1987. Sejak awal, al-

Attas menganggap ISTAC sebagai nucleus dari universitas Islam yang sebenarnya. Dia 

berjuang untuk menjadikan ISTAC sebagai refleksi dari insan kamil. Tata fisik bangunan 

ISTAC betul-betul menggambarkan seorang muslim sejati (Jalaluddin, 2017: 241). 

 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

18 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

B. Legasi Pemikiran Naquib Al-Attas tentang Islamisasi Ilmu Pengetahuan 

Gagasan awal islamisasi ilmu pengetahuan pertama kali muncul saat konferensi 

dunia pertama tentang pendidikan Islam di Makkah pada tahun 1977 yang diprakarsai 

oleh King Abdul Aziz University. Ide islamisasi pengetahuan dilontarkan pertama kali 

oleh Muhammad Naquib al-Attas. Menurut al-Attas, problematika krusial yang dihadapi 

umat Islam saat ini yang berasal dari kemunduran di bidang ekonomi, sains, teknologi, 

sejatinya bersumber dari problem ilmu pengetahuan yang lebih mendasar. Yaitu bahwa 

sistem penyampaian ilmu dan muatan materi yang membentuk ilmu telah dipengaruhi 

oleh ideologi dan pandangan dunia kultural Barat yang telah merusak struktur pemikiran 

pemikiran umat Islam dan sikap-sikap umum terhadap kehidupan dan ilmu pengetahuan 

(Daud, 2003: 329).  

Menurut al-Attas, ilmu pengetahuan masa kini dan modern, secara keseluruhan 

dibangun, ditafsirkan, dan diproyeksikan melalui pandangan dunia, visi intelektual, dan 

persepsi psikologis dari kebudayaan dan peradaban Barat. Al-Attas mengidentifikasi 

terjadinya fenomena “deislamisasi pikiran umat Islam”. Deislamisasi ini nampak pada 

terputusnya hubungan pedagogis antara al-Qur’an dan pelbagai bahasa lokal umat Islam, 

dan sebagai gantinya adalah kultur sekuler, nasional, etnis, dan tradisional yang lebih 

ditekankan. Lainnya adalah penggunaan nilai-nilai dan model-model Barat, kerangka 

studi orientalis dan filologi serta ilmu sosial yang telah disekulerkan dalam melakukan 

studi terhadap literatur dan sejarah Islam (Daud, 2003: 333-334). 

Deislamisasi di atas, disadari atau tidak, telah mencabut akar-akar keyakinan dari 

hati umat Islam dan semakin menjauhkan mereka dari ruh agama Islam dalam aktivitas 

individu maupun sosial. Pada titik ini, al-Attas menawarkan pentingnya melakukan 

islamisasi sebagai upaya pembebasan dan pengembalian kepada fitrah penciptaan 

manusia. Tentang islamisasi, al-Attas menyatakan: 

… islamisasi adalah pembebasan manusia yang diawali dengan pembebasan 
dari tradisi-tradisi yang berunsurkan kuasa sakti (magic), mitologi, animisme, 
kebangsaan-kebudayaan yang bertentangan dengan Islam, … pembebasan dari 
kungkungan sekular terhadap akal dan bahasanya. Manusia Islam adalah orang 
yang akal dan bahasanya tidak lagi dikungkung oleh kuasa sakti, mitologi, 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

19 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

animisme, tradisi nasional dan kebudayaan, serta sekularisme. … Pembebasan 
ini juga membebaskan manusia dari ketundukan pada tuntutan-tuntutan 
badaniahnya yang cenderung kepada sekular dan tidak adil terhadap diri atau 
jiwanya yang sejati….(Al-Attas, 2011: 54-55). 
  

Menurut al-Attas (2011: 56), islamisasi adalah suatu proses yang lebih bersifat 

devolusi (devolution) pada keadaan yang asal daripada evolusi yaitu bahwa manusia 

sebagai ruh sejatinya telah sempurna, tetapi manusia ketika terjelma dalam diri jasmani 

akan menjadi alpa, jahil dan zalim terhadap dirinya dan karenanya tak terhindarkan lagi 

menjadi tidak sempurna. Dalam pengertian individual dan eksistensial, islamisasi adalah 

upaya menjadikan Nabi Muhammad saw sebagai teladan tertinggi dan paling sempurna 

bagi seorang muslim. Sedangkan dalam pengertian kolektif, sosial, dan historis, islamisasi 

merujuk pada perjuangan suatu komunitas menuju pencapaian kualitas moral dan etika 

sebagai dari kesempurnaan sosial yang telah dicapai pada zaman Nabi. 

Secara epistemologis, islamisasi berkaitan erat dengan pembebasan akal manusia 

dari keraguan (syakk), prasangka (zann), dan argumentasi kosong (mira) menuju 

pencapaian keyakinan (yaqin) dan kebenaran (haqq) mengenai realitas-realitas spiritual, 

penalaran, dan material. Proses pembebasan ini pada mulanya bergantung pada ilmu 

pengetahuan, tetapi pada akhirnya selalu dibangun di atas dan dibimbing oleh ilmu 

pengetahuan khusus, yaitu ma’rifah (Daud, 2003: 336). Pemahaman islamisasi secara 

epistemologis ini menjadi fondasi dari epistemologi Islam di mana keyakinan akan 

adanya kebenaran menjadi titik tolak dari konstruksi pemikirannya. Kebenaran tersebut 

secara inhern telah terkandung dalam al-Qur’an sebagai petunjuk Tuhan. Bandingkan 

dengan epistemologi sains modern yang berpihak pada landangan pemisahan agama dan 

ilmu pengetahuan.    

Dalam konteks islamisasi ilmu pengetahuan, al-Attas menekankan pentingnya 

melakukan islamisasi ilmu pengetahuan “masa kini”. Frasa “masa kini” di sini merujuk 

kepada ilmu pengetahuan modern dan kontemporer yang dihasilkan oleh kebudayaan 

dan peradaban Barat. Ilmu pengetahuan modern dan kontemporer dianggap telah 

mengalami sekularisasi, karena itu, islamisasi menjadi yang mendesak untuk dilakukan. 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

20 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

Kaitannya dengan ilmu pengetahuan masa kini, islamisasi berarti upaya pembebasan 

ilmu pengetahuan dari interpretasi yang berdasarkan ideologi, makna-makna, dan 

ungkapan-ungkapan sekuler (Daud, 2003: 336). 

Dalam pandangan al-Attas, proses islamisasi ilmu pengetahuan “masa kini” di atas 

melibatkan dua proses yang saling berkaitan. Pertama, pemisahan elemen-elemen dan 

konsep-konsep kunci yang membentuk kebudayaan dan peradaban Barat dari setiap 

cabang pengetahuan kontemporer, khususnya ilmu-ilmu humaniora, termasuk juga ilmu-

ilmu alam atau fisika dan ilmu terapan. Kedua, memasukkan elemen-elemen Islam dan 

konsep-konsep kunci ke dalam setiap cabang ilmu pengetahuan kontemporer yang 

relevan. Di antara konsep Islam yang perlu dimasukkan ke dalam tubuh apa pun ilmu 

yang dipelajari oleh umat Islam, yaitu konsep din, manusia (insan), ilmu (‘ilm dan 

ma’rifah), keadilan (‘adl), amal yang benar (‘amal sebagai adab) (Daud, 2003: 336-337). 

Untuk melakukan kedua proses di atas, seseorang harus memiliki pemahaman yang 

mendalam mengenai agama Islam berikut semua elemen dan konsep kuncinya. Selain 

tentu saja memiliki kemampuan untuk melakukan proses identifikasi ide-ide dan konsep 

apa saja yang tidak islami dan harus keluarkan dari kerangka proses islamisasi ilmu 

pengetahuan tersebut.  

Selain islamisasi ilmu pengetahuan, Naquib al-Attas juga menggunakan istilah 

“dewesternisasi ilmu” sebagai upaya memisahkan dan menghilangkan unsur-unsur 

sekuler dari tubuh ilmu pengetahuan. Unsur-unsur sekuler telah menyebabkan ilmu 

pengetahuan kehilangan tujuan hakikinya akibat pemahaman yang tidak adil. Ilmu yang 

seharusnya menciptakan keadilan dan perdamaian, justeru membawa kekacauan dalam 

kehidupan manusia (Al-Attas, 2011: 165). Dewesternisasi akhirnya bermuara pada usaha 

pemurnian ajaran Islam dari pengaruh Barat yang sekuler. Tentu saja, dewesternisasi 

ilmu tidak bisa berdiri sendiri. Dewesternisasi mesti diikuti oleh islamisasi ilmu 

pengetahuan. Karenanya, antara dewesternisasi dan islamisasi ilmu pengetahuan adalah 

satu kesatuan integral yang mesti berjalan beriringan dalam implementasinya. 

 

C. Legasi Pemikiran Pendidikan Syed Naquib Al-Attas 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

21 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

1. Gagasan tentang Manusia.  

Diskursus tentang pendidikan tidak bisa dilepaskan dari keharusan 

membahas hakikat dan fungsi manusia, sebagai objek sekaligus subjek pendidikan. 

Hal itu didasari pada argumentasi bahwa dalam Islam pendidikan itu hanya 

dikhususkan bagi manusia, tidak yang lain (Badaruddin, 2009: 19). Pandangan 

tentang manusia pada gilirannya juga akan banyak mempengaruhi teori dan praktik 

pendidikan itu sendiri. Walau demikian, penyelidikan tentang hakikat manusia 

seringkali dihadapkan pada kerumitan dan kesulitan sesuai jati diri manusia 

sebagai makhluk yang kompleks.  

Dalam pandangan al-Attas, manusia adalah binatang rasional (al-hayawan 

al-natiq). Rasionalitas inilah yang menjadi penentu identitas manusia dibandingkan 

dengan makhluk lainnya. Rasionalitas mengacu kepada nalar. Berbeda dengan 

konsep Barat yang menganggap rasio terpisah dari konsep “intelek” atau intelectus, 

Al-Attas menganggap rasio menyatu dalam terma ‘aql yang merupakan suatu 

kesatuan organik dari rasio dan intellectus. Sebagai binatang rasional, manusia 

memiliki fakultas batin yang mampu merumuskan makna-makna (z|u> nut}q). 

Kemampuan merumuskan makna melibatkan proses penilaian, pembedaan, dan 

penjelasan. Proses inilah yang sejatinya membentuk rasionalitas pada manusia (Al-

Attas, 1992: 37). Sedangkan konsep makna itu berarti pengenalan tempat-tempat 

segala sesuatu yang berada dalam sebuah sistem (Al-Attas, 1992: 39). Terkait term 

natiq dan nutq, al-Attas menilai bahwa kata tersebut mempunyai makna dasar 

“pembicaraan” yang berarti pembicaraan manusia. Pembicaraan berupa suatu 

kekuatan dan kapasitas dalam diri manusia untuk menyampaikan kata-kata dalam 

sebuah pola yang bermakna (Al-Attas, 1992: 37). Berangkat dari kemampuan 

menyampaikan kata-kata ini manusia juga diidentifikasi sebagai “manusia yang 

berbahasa” yang merupakan realisasi dari ekspresi lahiriah ‘aql manusia tadi.  

‘Aql sendiri pada dasarnya berarti sejenis ikatan atau simpul. Dalam konteks 

makna etimologis ini, ‘aql mengandung makna sifat dalam yang mengikat dan 

menyimpulkan objek-objek ilmu pengetahuan dengan menggunakan kata-kata 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

22 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

sebagai medianya (Al-Attas, 1992: 38). ‘Aql juga merupakan sinonim kata qalb. ‘Aql 

adalah suatu alat pencerapan pengertian ruhaniah yang disebut hati. Dipahami 

lebih dalam lagi, ‘aql sejatinya merupakan subtansi ruhaniyah yang dengannya diri-

rasional (al-nafs al-natiqah) mampu memahami dan membedakan kebenaran dan 

kepalsuan (Al-Attas, 1992: 38). 

Berdasar pembahasan di atas, al-Attas menegaskan bahwa pendidikan tidak 

saja berkaitan dengan jasad dan aspek kebinatang manusia, yang lebih subtansial 

adalah bagaimana menempatkan hakikat manusia sebagai unsur utama pendidikan 

itu sendiri.     

2. Gagasan tentang Tarbiyah, Ta’lim, dan Ta’zib 

Terma tarbiyah, ta’lim, dan ta’zib adalah tiga terma yang disepakati kalangan 

dunia pendidikan Islam sebagai istilah pendidikan Islam. Dari ketiga terma tersebut 

terma tarbiyah adalah terma yang paling banyak dan umum digunakan selama ini.  

Al-Attas mengkritik keras kalangan yang mengunakan terma tarbiyah dan 

ta’lim sebagai istilah pendidikan Islam. Terma tarbiyah menurut al-Attas bukanlah 

istilah yang tepat dan bukan pula istilah yang benar untuk memaksudkan 

pendidikan dalam pengertian Islam (Al-Attas, 1992: 35). Tarbiyah dalam 

konotasinya yang sekarang menurut al-Attas merupakan istilah yang relatif baru. 

Tarbiyah adalah terjemahan dari kata educate dan education dalam bahasa Inggris 

atau kata educare dan education dalam bahasa Latin yang berarti proses 

menghasilkan dan mengembangkan mengacu kepada segala sesuatu yang bersifat 

fisik dan materi (Al-Attas, 1992: 64). 

Ada tiga alasan yang menjadi landasan al-Attas menolak terma tarbiyah 

digunakan sebagai istilah pendidikan Islam. Pertama, istilah tarbiyah yang 

dipahami dalam pengertian pendidikan Islam tidak bisa ditemukan dalam semua 

leksikon-leksikon bahasa Arab besar. Ibnu Manzhur memang merekam bentuk 

tarbiyah bersama dengan bentuk-bentuk lain dari akar raba> dan rabba 

sebagaimana diriwayatkan oleh al-Asma’i, dan istilah tersebut memiliki makna 

yang sama. Menurut al-Jauhari makna kedua kata tersebut adalah memberi makan, 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

23 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

memelihara, mengasuh yang berasal dari kata gaz|a> atau gaz|au. Makna ini 

mengacu kepada segala sesuatu yang tumbuh, seperti anak-anak, tanaman, dan lain 

sebagainya (Al-Attas, 1992: 66). Dalam konteks makna tersebut, kata tarbiyah 

berarti mengasuh, menanggung, memberi makan, mengembangkan, memelihara, 

membuat, menjadikan bertambah dalam pertumbuhan, membesarkan, 

memproduksi hasil-hasil yang sudah matang dan menjinakkan (Al-Attas, 1992: 66). 

Selanjutnya, penerapannya dalam bahasa Arab, kata tarbiyah tidak hanya terbatas 

ada manusia saja melainkan meluas ke spesies-spesies lain seperti mineral, 

tanaman, hewan. Jika tarbiyah digunakan untuk selain manusia, maka tentunya 

pendidikan boleh digunakan untuk binatang. Jadi, kita akan mengenal pendidikan 

ayam bukan peternakan ayam, pendidikan sapi bukan peternakan sapi, dst. (Al-

Attas, 1992: 66).  

Kedua, mengacu kepada pandangan bahwa kata tarbiyah dikembangkan dari 

penggunaan al-Qur’an sebagaimana dijelaskan dalam surah al-Isra’ ayat 24  
ِّ ٱرحََۡۡهُمَا كَمَا رَبَّيَانِِّ صَغِّيٗرا     ٢٤وَقُل رَّب 

"Wahai Tuhanku, kasihilah mereka keduanya, sebagaimana mereka berdua 

telah membesarkan aku di waktu kecil". 

Menurut al-Attas, istilah rabbayani berarti rahmah, yakni ampunan dan 

kasih sayang. Istilah itu juga berarti memberikan makanan, pakaian, dan tempat 

berteduh serta perawatan. Karena itu terma tarbiyah dalam ayat di atas bukanlah 

dimaksudkan dengan pendidikan, tetapi tindakan rahmah, kasih sayang, yang 

mengandung arti pemberian makanan, pakaian, dan tempat berteduh. Kata kaf 

dalam kalimat “irhamhuma kama rabbayani sagira” adalah kaf tasybih 

‘perbandingan’. Memperbandingkan irhamhuma (rahmah) dengan rabbayani 

(tarbiyah). Jadi, secara harfiah berarti: anugerahkanlah atas mereka ampunan 

sebagaimana ketika mereka memelihara kami. Kata tarbiyah (masdar dari 

rabbaituhu) dengan rahmah dan ampunan (Al-Attas, 1992: 70). 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

24 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

Ketiga, jika sekiranya suatu makna yang berhubungan dengan pengetahuan 

bisa disusupkan ke dalam konsep rabba, maka makna tersebut mengacu pada 

pemilikan pengetahuan dan bukan pada proses penanamannya. Karenanya, ia tidak 

mengacu kepada makna pendidikan. Istilah “rabbani” adalah nama yang diberikan 

kepada orang-orang bijak terpelajar dalam bidang pengetahuan tentang ar-Rabb 

(Al-Attas, 1992: 73). Menurut Ibnu Ubaid, istilah “rabbani” pada hakikatnya bukan 

istilah bahasa Arab melainkan istilah Ibrani atau Siriac dan tidak dikenal di 

kalangan orang banyak. Di dalam al-Qur’an ditemukan tiga contoh yang menyebut 

rabbani dan semuanya mengacu kepada rabbi-rabbi Yahudi (Al-Attas, 1992: 73-74).  

Begitu juga dengan terma ta’lim, menurut al-Attas istilah ta’lim bermakna 

pengajaran (Al-Attas, 1992: 75). Istilah ta’li>m memiliki medan semantik yang 

begitu luas, ia tidak saja untuk spesies manusia melainkan juga untuk selain 

manusia. Karena itu, terma ta’lim tidak tepat untuk digunakan sebagai terma 

pendidikan Islam. Sayang, al-Attas tidak begitu luas dan dalam membahas tentang 

konsep ta’lim tersebut.  

Al-Attas mengajukan terma ta’zib sebagai istilah yang tepat dan benar untuk 

membawakan konsep pendidikan Islam. Dalam ta’zib, pengetahuan lebih 

ditonjolkan daripada kasih sayang. Dalam struktur konseptualnya, ta’zib sudah 

mencakup unsur-unsur pengetahuan (‘ilm), pengajaran (ta’lim) dan pengasuhan 

yang baik (tarbiyah). Karenanya, tidak perlu lagi untuk mengacu kepada konsep 

pendidikan Islam sebagai tarbiyah, ta’lim, dan ta’zib. Ia mengingatkan tentang 

konsekuensi yang timbul akibat tidak dipakaianya konsep ta’zib sebagai pendidikan 

dan proses pendidikan yaitu hilangnya adab, yang berarti kehilangan keadilan yang 

pada gilirannya menimbulkan kebingungan dan kesalahan dalam pengetahuan. 

Kondisi demikian sudah nampak pada umat Islam saat ini (Al-Attas, 1992: 75). 

Penggunaan konsep ta’z|i>b dalam pendidikan akan mampu mencegah diri 

seseorang dari kesalahan penilaian. Karena manusia tadi memiliki kepintaran, 

kepandaian atau kecerdasan. Dengan kecerdasan orang akan mampu memberi 

sesuatu dengan benar dan tepat, ia akan mampu mendisiplinkan diri memikirkan 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

25 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

terlebih dahulu segala perbuatannya. Mendisiplinkan diri di sini berarti 

mendisiplinkan pikiran dan jiwa (Al-Attas, 1992: 186). Ringkasnya, konsep ta’z|i>b 

kaya dengan pertimbangan moral. Ia akan berusaha sekuat tenaga untuk 

melaksanakan dan mentaati segala ketentuan, peraturan, tata tertib yang ada. Ia 

sadar dan mengakui bahwa segala sesuatu di alam ini telah ditata secara harmonis 

oleh Sang Pencipta sesuai dengan kadar dan tingkatannya (Badaruddin, 2009: 31). 

Berangkat dari pemaparan tentang ta’z|i>b di atas dapat dirumuskan bahwa 

pendidikan dapat dipahami sebagai sesuatu yang secara bertahap ditanamkan ke 

dalam diri manusia (Al-Attas, 1992: 36). Sesuatu itu berupa adab yaitu apa yang 

mesti ada pada diri manusia jika ia ingin hidup cemerlang dan baik di dunia maupun 

di akhirat (Al-Attas, 1992: 187). 

 

3. Gagasan tentang Tujuan Pendidikan Islam  

Menurut al-Attas, tujuan pencarian ilmu dan pendidikan di dalam Islam 

adalah untuk melahirkan seorang manusia yang baik dan bukan seorang warga 

negara yang baik (Al-Attas, 1992: 10). Secara lebih detail al-Attas menyatakan: 

 
Tujuan mencari ilmu adalah untuk menanamkan kebaikan ataupun keadilan 
dalam diri manusia sebagai seorang manusia dan individu, bukan hanya 
sebagai seorang warga negara ataupun anggota masyarakat. Yang perlu 
ditekankan (dalam pendidikan) adalah nilai manusia sebagai manusia sejati, 
sebagai warga kota, sebagai warga negara dalam kerajaannya yang mikro, 
sebagai sesuatu yang bersifat spiritual, (dengan demikian) yang ditekankan 
itu) bukanlah nilai manusia sebagai entitas fisik yang diukur dalam konteks 
pragmatis dan utilitarian berdasarkan kegunaannya bagi negara, 
masyarakat dan dunia (Daud, 2003: 171). 
 

Al-Attas berpendapat bahwa warga negara atau pekerja yang baik dalam 

sebuah negara sekuler tidak sama dengan manusia yang baik, sebaliknya, manusia 

yang baik sudah pasti seorang pekerja dan warga negara yang baik baik. Karenanya 

sistem pendidikan dalam Islam harus mencerminkan manusia bukan negara (Al-

Attas, 1992: 84). 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

26 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

Al-Attas menekankan bahwa penekanan terhadap individu bukan hanya 

sesuatu yang prinsipil melainkan juga strategi yang jitu pada masa sekarang. 

Penekanan terhadap upaya melahirkan individu yang paripurna mencakup 

pengetahuan yang inhern dengan manusia yaitu akal, nilai, jiwa, tujuan, dan maksud 

yang sebenarnya dari kehidupan. Sementara penekanan terhadap masyarakat dan 

negara membuka pintu menuju sekularisme termasuk di dalamnya ideologi dan 

pendidikan sekuler (Daud, 2003: 173). 

 

4. Gagasan tentang Sistem Pendidikan Islam 

Menurut al-Attas (1992: 84), sistem pendidikan dalam Islam harus 

mencerminkan manusia bukan negara. Ia menilai bahwa manusia tak ubahnya 

sebuah miniatur kerajaan, dia adalah representasi mikrokosmos (alam sagir) dari 

makrokosmos (al-alam al-kabir). Ia adalah penghuni kota dirinya sendiri tempat ia 

menyelenggarakan agamanya. Karena itu, sebagai ditegaskan di awal bahwa tujuan 

pendidikan adalah menciptakan manusia yang baik, yaitu manusia sempurna atau 

universal (al-insan al-kamil).   

Insan kamil haruslah menjadi paradigma atau model yang digunakan untuk 

memproyeksikan pengetahuan dan lembaga pendidikan. Prototipe manusia 

sempurna bukanlah manusia sembarangan, melainkan manusia yang sempurna 

dari sudut aspek manapun yang tergambar dalam pribadinya. Dalam sudut 

pandang Islam, manusia sempurna itu terpotret dalam sosok Nabi Muhammad saw. 

Jadi, lembaga pendidikan Islam mencerminkan sosok sempurna Nabi dalam hal 

pengetahuan dan tindakan yang benar, yang berfungsi untuk menghasilkan 

manusia, laki-laki dan perempun, yang kualitas mutunya sedekat mungkin 

menyerupai Nabi. Tentu saja, lembaga pendidikan Islam berbeda dengan lembaga 

pendidikan modern yang lebih mencerminkan negara sekuler. Barangkali salah 

satu sebabnya adalah dalam peradaban Barat tidak pernah ada Manusia Sempurna 

yang menjadi model untuk ditiru (Al-Attas, 1992: 85). 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

27 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

Sesuai dengan kategori ilmu yang dirumuskan al-Attas, maka lembaga 

pendidikan Islam harus berisikan ilmu-ilmu yang sifatnya fardu ‘ain yaitu ilmu-ilmu 

agama, dan yang fardu kifayah yaitu ilmu-ilmu rasional, intelektual, dan filosofis. Al-

Attas menilai bahwa ilmu-ilmu agama merupakan subtansi inti sebuah lembaga 

pendidikan Islam, ia adalah jantung lembaga pendidikan Islam itu sendiri. Tentu 

saja, baik ilmu yang sifatnya fardu ‘ain maupun fardu kifayah kini telah mengalami 

perkembangan yang begitu pesat, baik secara subtansi, objek kajian maupun 

metodologinya (Al-Attas, 1992: 87).     

Mengingat tujuan pendirian lembaga pendidikan Islam seperti dimaksudkan 

al-Attas adalah untuk melahirkan manusia universal dan sempurna, maka semua 

unsur yang terlibat dalam lembaga pendidikan itu seperti struktur internal dan 

eksternal, daya, fungsi, sebaran fakultas, program studi, administrasi, pengaturan, 

pengelolaan, pengenalan, dan pengakuan tentang otoritas yang benar di dalam 

dirinya sesogyanya mencerminkan potret manusia sempurna dalam Islam. 

Menurut al-Attas (1992: 94), untuk mewujudkan lembaga pendidikan Islam yang 

ideal sesuai konsep Islam tidak pilihan lain kecuali keberanian untuk bereksprimen 

dengan penciptaan lembaga pendidikan Islam yang baru, dan tidak mencoba untuk 

mengotak-atik dan mengubah lembaga pendidikan Islam yang sudah ada.  

 

5. Gagasan tentang Ilmu  

Menurut al-Attas (1992: 41) ilmu menjadi unsur subtantif dalam pendidikan. 

Ia adalah “sesuatu” yang secara bertahap ditanamkan ke dalam diri manusia. Ilmu 

menjadi syarat mutlak dalam sebuah pendidikan “jika tidak ditanamkan, tidak 

membuat pengajaran serta proses belajar dan asimilasinya sebagai suatu 

pendidikan”. Artinya, ilmu menjadi komponen utama dari proses pendidikan, dan 

ilmu itu pula yang menentukan apakah aktivitas pengajaran bernilai pendidikan 

atau tidak. 

Semua ilmu bersumber dari Allah dan dikembangkan menurut kebutuhan 

manusia, baik kebutuhan spiritual maupun fisikalnya, dengan tetap mengacu 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

28 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

kepada Allah sebagai sumber kedatangannya. Mengacu kepada pemahaman ini 

maka definisi ilmu pengetahuan yang tepat menurut al-Attas (1992: 43) secara 

epistemologis adalah sampainya makna sesuatu atau objek pengetahuan di dalam 

jiwa dan sampainya jiwa pada makna sesuatu itu. 

Al-Attas (1992: 89-90) mengklasifikasikan ilmu menjadi dua bagian. 

Pertama, fardu ‘ain berupa ilmu-ilmu agama yang wajib atas semua muslim. Kedua, 

fardu kifayah mencakup ilmu-ilmu rasional, intelektual, dan filosofis di mana 

hukumnya wajib bagi sebagian muslim saja. Secara lengkap klasifikasi ilmu tersebut 

sebagai berikut. 

1. Ilmu-ilmu agama    
1)   Al-Qur’an: pembacaan dan penafsirannya (tafsir dan ta’wil) 
2) As-Sunnah: kehidupan Nabi, sejarah, dan pesan-pesan para rasul 

sebelumnya, hadis| dan riwayat-riwayat otoritatifnya. 
3) Asy-Syariah: undang-undang dan hukum, prinsip-prinsip dan praktik-

praktik Islam (Islam, Iman, dan Ihsan). 
4) Teologi: Tuhan, esensi-Nya, sifat-sifat-Nya, dan nama-nama-Nya serta 

tindakan-tindakannya (tauhid). 
5) Metafisika Islam (al-Tasawwuf): psikologi, kosmologi dan antologi; 

unsur-unsur yang sah dalam filsafat Islam (termasuk doktrin-doktrin 
kosmologis yang benar, berkenaan dengan tingkatan-tingkatan 
wujud). 

6) Ilmu-ilmu linguistik: bahasa Arab, tata bahasa, leksikografi dan 
kesusastraannya.  

2.  Ilmu-ilmu rasional, intelektual, dan filosofis 
1) Ilmu-ilmu kemanusiaan 
2) Ilmu-ilmu alam 
3) Ilmu-ilmu terapan 
4) Ilmu-ilmu teknologi 

 
Terkait ilmu-ilmu rasional, intelektual, dan filosofis, al-Attas (1992: 90) 

menekankan pentingnya dilakukan proses islamisasi. Yaitu ilmu-ilmu tersebut, 

terutama ilmu-ilmu kemanusiaan termasuk juga ilmu alam dan terapan, mesti 

dibebaskan dari penafsiran-penafsiran yang didasarkan pada ideologi sekuler, dan 

dari makna-makna dan ungkapan-ungkapan manusia-manusia sekuler. Proses 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

29 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

selanjutnya adalah mencerapkan unsur-unsur dan konsep-konsep kunci Islam ke 

dalam subtansi ilmu-ilmu yang sudah diislamisasikan.  

Berkaitan dengan ilmu-ilmu rasional, intelektual, dan filosofis, al-Attas 

menegaskan perlunya penambahan disiplin ilmu baru yang tujuannya menjamin 

adanya kesinambungan dan paduan logis dalam langkah maju kepada pendidikan 

secara berurutan dan ilmu-ilmu agama menuju kepada ilmu-ilmu rasional, 

intelektual, filosofis dan sebaliknya. Disiplin ilmu baru itu meliputi: 

1) Perbandingan agama dari sudut pandang Islam. 
2) Kebudayaan dan peradaban Barat. Disiplin ini mesti dirancang sebagai 

sarana bagi orang-orang muslim untuk memahami Islam sehubungan 
dengan agama-agama, kebudayaan-kebudayaan, dan peradaban-
peradaban lain, khususnya kebudayaan dan peradaban yang selama ini 
dan di masa yang akan datang akan berbentrokan dengan Islam. 

3) Ilmu-ilmu linguistik: bahasa-bahasa Islam, tata bahasa, leksikografi dan 
literatur. 

4) Sejarah Islam: pemikiran kebudayaan dan peradaban Islam; 
perkembangan ilmu-ilmu sejarah Islam; filsafat dan sains Islam; Islam 
sebagai sejarah dunia (Al-Attas: 1992: 91). 

 
D. Relevansi Pemikiran Syed Naquib Al-Attas terhadap Pendidikan Islam 

Kontemporer  
 

Pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas memiliki relevansi yang sangat 

kuat dalam menjawab problem pendidikan Islam kontemporer, terutama terkait 

dominasi paradigma sekuler dalam pengembangan ilmu pengetahuan dan sistem 

pendidikan. Gagasan islamisasi ilmu yang dikemukakan al-Attas merupakan upaya 

konseptual untuk membebaskan ilmu pengetahuan modern dari interpretasi 

ideologis, makna-makna sekuler, dan pandangan hidup Barat yang tidak sejalan 

dengan worldview Islam (Daud, 2003: 336). Dalam konteks pendidikan Islam saat ini, 

islamisasi ilmu tidak dapat dipahami sekadar sebagai wacana teoretis, tetapi harus 

diwujudkan dalam desain kurikulum, orientasi pembelajaran, serta praksis 

akademik yang berlandaskan tauhid.  Yang menjadi pekerjaan rumah para ilmuwan 

muslim dan stakeholder lembaga-lembaga pendidikan Islam saat ini adalah 

bagaimana ide islamisasi ilmu pengetahuan ini bisa diterapkan secara kaffah dan 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

30 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

fungsional. Diyakini bahwa implementasi islamisasi ilmu pengetahuan akan 

meninggikan derajat lembaga pendidikan Islam dengan keunggulan dan 

karakteristik yang muaranya melahirkan peradaban baru yang beradab berdasar 

nilai-nilai agama Islam. Agar implementasi ide islamisasi berjalan maksimal perlu 

adanya regulasi yang mengikat semua lembaga pendidikan Islam dari tingkat bawah 

hingga perguruan tinggi untuk melaksanakannya.   

Relevansi lain dari pemikiran al-Attas tampak pada penegasannya mengenai 

tujuan pendidikan Islam. Menurut al-Attas (1992: 10), pada prinsipnya tujuan 

pendidikan di dalam Islam adalah untuk melahirkan seorang manusia yang baik dan 

bukan seorang warga negara yang baik. Prototipe “manusia yang baik” adalah 

manusia yang mendekati gambaran Insan Kamilnya Nabi Muhammad saw. 

Implikasinya terhadap tujuan pendidikan Islam adalah bahwa pendidikan Islam 

mesti diarahkan untuk melahirkan sumber daya manusia Muslim yang berkualitas, 

baik secara spiritual, intelektual, emosional, dan sosial, yang benar-benar bertakwa 

kepada Allah SWT, menjadi hamba-Nya sekaligus khalifah-Nya di muka bumi. Terkait 

rumusan tujuan pendidikan Islam barangkali perlu mengadopsi rumusan hasil 

kongres sedunia tentang pendidikan Islam yaitu bahwa pendidikan harus ditujukan 

untuk menciptakan keseimbangan pertumbuhan kepribadian manusia secara 

menyeluruh, dengan cara melatih jiwa, akal pikiran, perasaan, dan fisik manusia. 

Dengan demikian, pendidikan harus mengupayakan tumbuhnya seluruh potensi 

manusia, baik yang bersifat spiritual, intelektual, daya khayal, fisik, ilmu 

pengetahuan, maupun bahasa, baik secara perorangan maupun kelompok dan 

mendorong tumbuhnya seluruh aspek tersebut agar mencapai kebaikan dan 

kesempurnaan. Tujuan akhir pendidikan terletak pada terlaksananya pengabdian 

yang penuh kepada Allah, baik pada tingkat perseorangan, kelompok maupun 

kemanusiaan dalam arti yang seluas-luasnya (Nata, 2016: 62).  

Dalam pandangan al-Attas (2011: 172), manusia memiliki hakikat ganda atau 

dwi hakikat (dual nature), ia adalah jiwa dan raga, ia adalah diri jasmani dan ruh 

sekaligus. Implikasinya adalah bahwa subtansi pendidikan  harus memenuhi dua 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

31 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

aspek dasar manusia tersebut. Pertama, memenuhi kebutuhannya yang permanen 

dan spiritual kaitannya dengan hablun minal-Lah yang bersifa fardu ‘ain, dan kedua, 

yang memenuhi kebutuhan material-duniawi kaitannya dengan hablun minan-nas 

wa al-bi’ah yang bersifat fardu kifayah. Pada titik ini perumusan kurikulum 

pendidikan seharusnya memuat dua unsur manusia di atas agar terjadi 

keseimbangan yang tidak mesti dipahami dikhotomis. Rumusan kurikulum yang 

seimbang ini harus menjadi ruh dan landasan semua disiplin ilmu yang diajarkan. 

Bukan pada satu disiplin ilmu tertentu!      

Al-Attas mengajukan terma ta’zib sebagai istilah yang tepat dan benar untuk 

membawakan konsep pendidikan Islam, bukan terma ta’lim atau  tarbiyah. Dalam 

ta’zib, pengetahuan lebih ditonjolkan daripada kasih sayang. Dalam struktur 

konseptualnya, ta’zib sudah mencakup unsur-unsur pengetahuan (‘ilm), pengajaran 

(ta’lim) dan pengasuhan yang baik (tarbiyah) (Al-Attas, 1992: 75). Apabila diteroka 

lebih dalam baik pada aspek pedagogis maupun metologis, konsep ta’zib sejatinya 

mengandung dua unsur penting sekaligus yaitu intelektualisasi dan inkulturisasi, 

khususnya bagaimana proses pembudayaan anak didik mesti dilakukan berdasar 

nilai-nilai luhur agama Islam. Implikasinya dalam konteks metode pendidikan Islam 

adalah bahwa metodologi pendidikan Islam lebih merupakan proses learning 

ketimbang hanya proses teaching (proses pengajaran), bukan semata proses 

trasformasi ilmu tetapi juga penanaman dan pewarisan nilai-nilai luhur. Terlepas 

dari pro kontra penggunaan terma tarbiyah, ta’lim atau ta’z|ib yang menurut 

penilaian Ahmad Tafsir definisi tersebut sangat kental aroma filsafat. Subtansi ketiga 

terma tersebut mesti harus menjadi ruh dan landasan pendidikan Islam (Tafsir, 

2015: 39-40). 

Lebih jauh, relevansi pemikiran al-Attas juga tercermin dalam gagasannya 

tentang sistem pendidikan dan peran lembaga pendidikan Islam. Al-Attas 

menegaskan bahwa lembaga pendidikan Islam harus mencerminkan konsep 

manusia sempurna (insan kamil), dengan Nabi Muhammad saw. sebagai prototipe 

ideal (Al-Attas, 1992: 84–85). Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

32 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

pandangan ini mengisyaratkan bahwa institusi pendidikan tidak boleh sekadar 

meniru model lembaga pendidikan sekuler, tetapi harus mengembangkan sistem, 

struktur keilmuan, dan budaya akademik yang berakar pada pandangan hidup Islam. 

Dengan demikian, pemikiran Syed Naquib al-Attas tetap relevan dan aktual 

dalam menjawab berbagai tantangan pendidikan Islam kontemporer. Gagasan 

islamisasi ilmu, orientasi pendidikan pada pembentukan manusia beradab, konsep 

ta’dib, serta integrasi ilmu dan nilai spiritual memberikan landasan filosofis dan 

praktis bagi revitalisasi pendidikan Islam agar mampu melahirkan peradaban yang 

berilmu, beradab, dan bermakna. 

Penutup 
Berdasarkan hasil kajian dan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa 

pemikiran pendidikan Syed Muhammad Naquib al-Attas lahir sebagai respon kritis 

terhadap krisis epistemologis dan pedagogis yang melanda pendidikan Islam akibat 

dominasi paradigma sekuler dalam ilmu pengetahuan modern. Al-Attas menegaskan 

bahwa kemunduran umat Islam dalam bidang pendidikan, sains, dan peradaban bukan 

semata-mata disebabkan oleh faktor eksternal, melainkan bersumber dari problem 

internal ilmu pengetahuan yang telah terlepas dari pandangan hidup Islam. Oleh karena 

itu, gagasan islamisasi ilmu pengetahuan yang ditawarkannya merupakan upaya 

strategis untuk membebaskan ilmu dari ideologi dan makna sekuler, sekaligus 

mengembalikannya pada kerangka tauhid sebagai dasar konstruksi epistemologi Islam. 

Lebih lanjut, pemikiran al-Attas tentang pendidikan menunjukkan suatu konsepsi 

yang utuh dan integratif, yang berangkat dari pemahaman mendalam tentang hakikat 

manusia sebagai makhluk rasional-ruhaniah. Pendidikan dalam Islam, menurut al-Attas, 

tidak sekadar diarahkan pada penguasaan pengetahuan dan keterampilan pragmatis, 

tetapi pada pembentukan manusia yang baik (good man), yakni insan yang beradab, adil, 

dan sadar akan tanggung jawabnya sebagai hamba dan khalifah Allah. Konsep ta’dīb yang 

diajukan al-Attas menegaskan bahwa inti pendidikan Islam adalah penanaman adab, 

yang mencakup integrasi ilmu, amal, dan moralitas, serta kesadaran terhadap hierarki 

wujud dan ilmu pengetahuan. 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

33 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

Relevansi pemikiran Syed Naquib al-Attas terhadap pendidikan Islam kontemporer 

terletak pada kemampuannya memberikan landasan filosofis dan konseptual bagi 

reformulasi tujuan pendidikan, kurikulum, metodologi pembelajaran, dan sistem 

kelembagaan pendidikan Islam. Gagasan integrasi antara ilmu fardu ‘ain dan fardu 

kifayah, penolakan terhadap dikotomi ilmu agama dan ilmu umum, serta pandangan 

tentang universitas Islam sebagai refleksi insan kamil menunjukkan bahwa pemikiran al-

Attas masih sangat aktual dan aplikatif. Dengan demikian, legasi pemikiran Syed 

Muhammad Naquib al-Attas dapat dijadikan rujukan penting dalam upaya revitalisasi 

pendidikan Islam agar mampu melahirkan generasi Muslim yang berilmu, beradab, dan 

berkontribusi bagi pembangunan peradaban Islam yang bermakna di tengah tantangan 

zaman modern. 

 

 
Daftar Pustaka 

Al-Attas, S. M. N. (1977). Islam dalam sejarah dan kebudayaan Melayu. Bandung: Mizan. 
 
Al-Attas, S. M. N. (1992). Konsep pendidikan dalam Islam. Bandung: Mizan. 
 
Al-Attas, S. M. N. (2011). Islam dan sekularisme. Bandung: Pimpin. 
 
Badaruddin, K. (2009). Filsafat pendidikan Islam: Analisis pemikiran Prof. Dr. Syed 

Muhammad Naquib al-Attas. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
 
Daud, W. M. N. W. (2003). Filsafat dan praktik pendidikan Islam Syed M. Naquib al-Attas. 

Bandung: Mizan. 
 
Jalaluddin. (2017). Filsafat Pendidikan Islam dari Zaman ke Zaman. Jakarta: Rajawali 

Press. 
 
Kuntowijoyo. (2018). Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana. 
 
Nata, A. (2016). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Prenadamedia Group. 
 
Qamar, M. (2005). Epistemologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional hingga Metode 

Kritik. Jakarta: Erlangga. 
 
Sugiyono. (2020). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta. 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/


Edupreneur : Jurnal Pendidikan dan Ekonomi 

Jurnal  Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/  
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024 
 
 

 
 
 

34 
 

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

 
Tafsir, A. (2015). Ilmu Pendidikan Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya. 
 
Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

