E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas
dan Relevansinya terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

Moh. Hamzah
Universitas Al-Amien Prenduan Sumenep
Email: moh.hamzah.arsa@gmail.com

Abstrak:

Artikel ini mengkaji legasi pemikiran pendidikan Syed Muhammad Naquib al-Attas serta
relevansinya terhadap pendidikan Islam kontemporer yang tengah menghadapi
dominasi paradigma sekuler. Tujuan penelitian ini adalah menganalisis secara
konseptual gagasan al-Attas tentang islamisasi ilmu pengetahuan, konsep ta’dib, serta
orientasi pendidikan Islam terhadap pembentukan manusia beradab. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan, dengan
menelaah karya-karya utama al-Attas dan literatur sekunder yang relevan. Hasil kajian
menunjukkan bahwa al-Attas memandang krisis pendidikan Islam bersumber dari
problem epistemologis akibat pemisahan ilmu dari nilai-nilai transenden. Gagasan
islamisasi ilmu ditawarkan sebagai upaya pembebasan ilmu dari ideologi sekuler dan
pengembaliannya pada kerangka tauhid. Konsep ta’dib menegaskan bahwa inti
pendidikan Islam adalah penanaman adab yang mengintegrasikan ilmu, amal, dan
moralitas. Pemikiran al-Attas terbukti relevan dalam merumuskan tujuan, kurikulum,
dan sistem pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan insan kamil di tengah
tantangan modernitas.

Kata kunci: Syed Muhammad Naquib al-Attas, pendidikan Islam, islamisasi ilmu, ta’dib,
pendidikan kontemporer

Abstract:
This article examines the educational legacy of Syed Muhammad Naquib al-Attas and its
relevance to contemporary Islamic education, which is increasingly influenced by secular
paradigms. The study aims to analyze al-Attas’s conceptual framework concerning the
Islamization of knowledge, the concept of ta’dib, and the orientation of Islamic education
toward the formation of a virtuous human being. This research employs a qualitative
approach through library research, focusing on al-Attas’s major works and relevant
secondary literature. The findings indicate that the crisis of Islamic education originates
from epistemological problems caused by the separation of knowledge from transcendent
values. Al-Attas proposes the Islamization of knowledge as a process of liberating modern
sciences from secular interpretations and reintegrating them within the Islamic worldview
based on tawhid. The concept of ta’dib emphasizes that the essence of Islamic education lies
in cultivating adab, integrating knowledge, action, and morality. Al-Attas’s thought remains

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

11


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
mailto:moh.hamzah.arsa@gmail.com

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/ SIS LCLAL

E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

highly relevant for reformulating the aims, curriculum, and institutional framework of
Islamic education in responding to the challenges of modernity.

Keywords: Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islamic Education, Islamization of
Knowledge, Ta’dib, Contemporary Education.

Pendahuluan
Wacana pendidikan Islam kontemporer didominasi oleh paradigma sekuler, baik

dalam konstruksi ilmu pengetahuan, kurikulum, dan praktik pendidikan. Fakta ini
menjadi tantangan serius bagi banyak lembaga pendidikan Islam kontemporer. Selain
membawa kemajuan metodologis, ilmu pengetahuan modern yang berkembang dan
berakat kuat dalam tradisi Barat juga mengandung asumsi filosofis yang memisahkan
ilmu pengetahuan dari nilai-nilai transenden dan spiritual. Kondisi ini menyebabkan
krisis hilangnya makna dan jati diri pendidikan Islam. Saat ini, pendidikan Islam lebih
fokus pada aspek pragmatis, utilitarian, dan materialistik daripada pembentukan
manusia yang ideal (Qamar, 2005: 12-15). Krisis tersebut menuntut adanya kerangka
konseptual alternatif yang mampu mengembalikan pendidikan Islam pada tujuan
hakikinya.

Dalam konteks inilah pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas menempati
posisi yang sangat strategis. Al-Attas merupakan salah satu tokoh sentral yang secara
konsisten mengkritik sekularisasi ilmu pengetahuan dan menawarkan gagasan islamisasi
ilmu sebagai solusi epistemologis dan pedagogis (Al-Attas, 2011: 14-18). Gagasan ini
berangkat dari pandangan bahwa dekadensi umat Islam dalam berbagai bidang,
khususnya dalam bidang pendidikan, sains, dan peradaban bukan semata disebabkan
oleh faktor eksternal, melainkan bersumber dari problem internal ilmu pengetahuan
yang telah terlepas dari pandangan hidup Islam (Daud, 2003: 45-47). Oleh karena itu,
islamisasi ilmu dimaknai sebagai proses pembebasan ilmu dari interpretasi dan nilai-
nilai sekuler serta pengembalian ilmu pada kerangka tauhid.

Pemikiran al-Attas tentang pendidikan tidak berhenti pada kritik epistemologis,

tetapi berkembang menjadi sebuah konsepsi pendidikan Islam yang utuh dan sistematis.

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

12


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

Hal ini tampak dalam pandangannya tentang hakikat manusia sebagai makhluk rasional-
ruhaniah, konsep adab sebagai inti pendidikan, serta penolakannya terhadap
penggunaan istilah tarbiyah dan ta‘lim sebagai representasi pendidikan Islam (Al-Attas,
1992: 34-36). Ia mengajukan konsep ta’dib sebagai istilah yang paling tepat karena
mencakup dimensi ilmu, amal, moralitas, dan kesadaran hierarki wujud (Al-Attas, 1992:
75-76). Konsep ini menegaskan bahwa pendidikan bukan sekadar proses transfer
pengetahuan, melainkan proses penanaman adab yang bermuara pada pembentukan
manusia yang adil dan berkeadaban.

Lebih jauh, al-Attas (1992: 10-11) menegaskan bahwa tujuan pendidikan Islam
adalah melahirkan manusia yang baik (good man), bukan sekadar warga negara yang
baik. Tujuan ini berimplikasi pada perumusan sistem pendidikan Islam yang berorientasi
pada pembentukan insan kamil, dengan Nabi Muhammad saw. sebagai prototipe manusia
ideal. Dalam kerangka tersebut, lembaga pendidikan Islam dipandang sebagai institusi
pembudayaan ilmu dan adab, yang seluruh struktur, kurikulum, dan praksis
akademiknya harus mencerminkan pandangan hidup Islam secara integral (Al-Attas,
1992: 84-85).

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara
mendalam legasi pemikiran pendidikan Syed Muhammad Naquib al-Attas serta
menganalisis relevansinya terhadap pendidikan Islam kontemporer. Kajian ini penting
dilakukan untuk menunjukkan bahwa gagasan islamisasi ilmu, konsep ta’dib, dan
orientasi pendidikan pada pembentukan manusia paripurna memiliki signifikansi yang
kuat dalam menjawab problem pendidikan Islam masa kini, baik pada tataran

epistemologis, kurikuler, maupun institusional.

Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan

(library research), karena objek kajiannya berupa berupa gagasan, konsep, atau
pemikiran tokoh pendidikan Islam Syed Muhammad Naquib al-Attas yang tertuang
dalam teks dan dokumen ilmiah (Zed, 2014: 3-5). Sumber data primer adalah karya-karya

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

13


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

utama Syed Muhammad Naquib al-Attas yang membahas secara langsung konsep
pendidikan, ilmu, adab, dan islamisasi ilmu pengetahuan, antara lain: Islam dalam Sejarah
dan Kebudayaan Melayu, Konsep Pendidikan dalam Islam, Islam dan Sekularisme. Sumber
data sekunder meliputi buku, artikel jurnal, disertasi, dan karya ilmiah lain yang
membahas, mengkritisi, atau mengembangkan pemikiran al-Attas, seperti tulisan Wan
Mohd Nor Wan Daud, Abuddin Nata, Mujamil Qamar, dan penulis kontemporer lainnya
yang relevan dengan pendidikan Islam.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dengan cara menelusuri,
membaca, dan menginventarisasi sumber-sumber ilmiah yang memiliki keterkaitan
langsung dengan fokus penelitian. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis
dengan menelaah dan menafsirkan gagasan-gagasan utama al-Attas secara sistematis
(Sugiyono, 2020: 105). Tahapan analisis meliputi reduksi data untuk memilih konsep-
konsep kunci, penyajian data secara tematis, serta penarikan kesimpulan dengan
mengaitkan pemikiran tersebut pada konteks pendidikan Islam kontemporer.
Pendekatan filosofis dan historis digunakan untuk memahami landasan ontologis,
epistemologis, dan aksiologis pemikiran al-Attas, sementara pendekatan kontekstual
digunakan untuk menilai relevansi dan implikasinya terhadap praktik pendidikan Islam

masa kini (Kuntowijoyo, 2018: 73).

Hasil Penelitian dan Pembahasan
A. Biografi Intelektual Syed Muhammad Naquib al-Attas

Syed Muhammad Naquib al-Attas dilahirkan di Bogor, Jawa Barat, 5 September
1931. Al-Attas adalah adik kandung dari Prof. Dr. Syed Hussein Al-Attas, seorang ilmuwan
dan pakar sosiologi pada Universitas Malaya, Kuala Lumpur, Malaysia. Ayahnya bernama
Syed Ali bin Abdullah al-Attas berasal dari Saudi Arabia berasal dari keturunan ulama
dan ahli tasawuf yang sangat terkenal dari kelompok sayyid. Sedangkan ibunya bernama
Syarifah Raguan Al-Attas dari keturunan kerabat raja-raja pada kerajaan Sunda

Sukapura, Jawa Barat (Daud, 2003: 45). Berdasar silsilah hereditas tersebut, al-Attas

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

14


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

adalah keturunan kaum ningrat, berdarah biru, dengan nafas relegius yang sangat kental
dalam dirinya (Badaruddin, 2009: 9).

Sejarah pendidikan Naquib al-Attas dimulai sejak ia berusia 5 (lima) tahun, yakni
ketika ia tinggal bersama pamannya (saudara ayahnya), Encik Ahmad, di Johor Baru.
Selanjutnya ia ikut dan dididik oleh ibu Azizah hingga perang dunia kedua pecah pada
1936-1941 M. Saat itu, secara formal ia belajar di Ngee Neng English Premary School di
Johor Baru. Saat pendudukan Jepang ia kembali ke Jawa Barat untuk belajar agama dan
bahasa Arab di Madrasah Al-Urwatul Utsga di Sukabumi, selama 4 tahun (1942-1945 M.).
Pada tahun 1946 ia kembali lagi ke Johor Baru dan tinggal bersama paman (saudara
ayahnya yang lain bernama Engku Abdul Aziz yang saat itu menjabat sebagai Menteri
Besar Johor Baru, lalu ikut dengan Datuk Onn yang kemudian juga menjadi Menteri Besar
Johor Baru yang sekaligus sebagai ketua umum UMNO pertama.

Pada tahun 1946 ia belajar di Bukit Zahrah School, kemudian di English College
Johor Baru (1946-1949 M). Setelah tamat ia masuk dinas tentara sebagai perwira kadet
dalam askar Melayu-Inggris. Karena kepiawaiannya, akhirnya ia diikutkan pada
pendidikan dan latihan kemiliteran di Eaton Hall, Chester Inggris, kemudian ke Royal
Militery Academy Sandhurst Inggris sampai akhirnya mencapai pangkat letnan. Karena
bukan bidangnya ia keluar dari dinas militer untuk selanjutnya kuliah lagi di Universitas
Malaya (1957-1959 M) pada Fakultas Kajian IImu-ilmu Sosial (Social Sciences Studies).
Setelah tamat ia melanjutkan studinya ke Mc.Gill University, Montreal, Kanada, sampai
mendapatkan gelar Master of Art (MA) dengan nilai yang sangat membanggakan (1963
M). Pada tahun itu juga melalui sponsor Sir Richard Wintert dan Sir Morimer dari British
Academy, ia melanjutkan kuliahnya pada School of Oriental and African Studies
University of London, hingga akhirnya ia mendapatkan gelar Philosophy Doctor (Ph.D)
dengan predikat Cumlaude dalam bidang filsafat Islam dan kesusastraan Melayu Islam
pada tahun 1965.

Sekembalinya dari Inggris, al-Attas mengabdikan diri di Universitas Malaya,
almamaternya dulu. Sejak itulah ia mulai menunjukkan kehebatan dan kejeniusannya.

Pada tahun 1968-1970 ia menjabat sebagai Ketua Departemen Kesusastraan dalam

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

15


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

pengkajian Melayu. Saat itu, ia sempat merancang dasar-dasar bahasa Malaysia untuk
fakultas sastra. [a termasuk salah seorang pendiri Universitas Kebangsaan Malaysia pada
tahun 1970. Pada tahun 1970-1973 ia menjabat Dekat Fakultas Sastra, dan pada tanggal
24 Januari 1977 al-Attas dikukuhkan sebagai guru besar bahasa dan kesusastraan
Melayu, dengan membacakan pidato ilmiah dengan judul: “Islam dalam Sejarah dan
Kebudayaan Melayu” (Al-Attas, 1977).

Sebagai seorang pemikir Islam, Naquib termasuk salah satu tokoh yang produktif
dan prolifik. Pemikirannya tidak terkhusus pada satu bidang ilmu, tetapi dalam berbagai
disiplin ilmu. Naquib sampai saat ini telah menulis 26 buku dan monograf, baik dalam
bahasa Inggris maupun Melayu dan banyak yang telah diterjemahkan ke dalam berbagai
bahasa di belahan dunia. Di antara karya Naquib adalah (1959) Rangkaian Ruba’iyat,
(1963) Some Aspects of Shufism as Understood and Practiced among the Malays, (1966)
Raniri and the Wujudiyyah of 17th Century Acheh, (1968) The Origins of Malays Sya'ir,
(1969) Preliminary Statement on a General Theory of the Islamization of the Malay-
Indonesian Archipelago, (1970) The Mysticism of Hamzah Fanshuri, (1971) Concluding
Postscript to the Origin of Malays Sya’ir, (1972) The Correct Date of the Terengganu
Inscription, (1972) Islam dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayu, (1973) Risalah untuk
Kaum Muslimin, (1975) Comments on the Re-Examination of Al-Raniri’s Hujjat au’l Siddiq:
A Refutation, (1976) Islam; The Concept of Religion and the Foundation of Ethics and the
Morality, (1978) Islam and Secularism, (1979) Aims and Objectives of Islamic Education;
Islamic Education Series, (1980) The Concept of Education in Islam, (1985) Islam,
Securalism and The Philosophy of the Future, (1986) A Commentary on the Hujjat al-
Shiddiq of Nur al Dinal-Raniri, (1988) The Oldest Known Malay Manuscript: A 16th Century
Malay Translation of the "Aqa’id of al-Nasafi, (1989) Islam and the Philosophy of Science,
(1990) The Nature of Man and the Psychology of the Human Soul, (1990) On Quiddity and
Essence, (1990) The Intuition of Existence, (1992) The Concept of Religion and the
Foundation of Ethics and Morality, (1993) The Meaning and Experience of Happiness in
Islam, (1994) The Degrees of Existence, (1995) Prolegomena to the Metaphysics of Islam:

an Exposition of the Fundamental Elements of the Worldview of Islam.

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

16


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

Di samping karya yang berbentuk buku dan monograf di atas, Naquib telah
menyampaikan lebih dari 400 makalah ilmiah di Negara-negara Eropa, Amerika, Jepang,
Timur Tengah dan berbagai Negara Islam lainnya. Selain itu, Naquib juga aktif menulis
artikel-artikel dalam jurnal-jurnal international. Jumlah artikel ini tidak kurang dari 27
artikel dalam berbagai jurnal international.

Otoritas kepakaran al-Attas dalam berbagai bidang itu seperti terekam dalam
berbagai buku-bukunya, telah diakui oleh dunia internasional. Pada tahun 1970
misalnya, ia dilantuk oleh para filsuf Amerika Serikat sebagai International Member
American Philosophical Assocation. Pada tahun 1975, Kerajaan Iran memberi anugerah
tertinggi dalam bidang ilmiah sebagai sarjana akademi falsafah Maharaja Iran, Fellow of
Imperial Iranian Academy of Philosophy. Pada tahun 1980 al-Attas ditunjuk sebagai
orang pertama yang menduduki kursi ilmiah Tun Razak di Ohio University, Amerika
Serikat, berdasar kontribusinya yang begitu besar dalam bidang bahasa dan kesusastraan
serta kebudayaan Melayu (Badaruddin, 2009: 11-12).

Selain itu, al-Attas juga diangkat sebagai anggota pada berbagai badan ilmiah
internasional lainnya, antara lain: Member of International Congres of Medival
Philosophy, Member of International Congres of the VII Centernary of St Thomas Aquinas,
Member of International Congres of the VII Centernary of St Bonaventura da Bognaregia,
Member Malaysia Delegate International Congress of the Milinary of Al-Biruni, juga
Principal Consultant Word of Islam Festival Congress. Ia juga termasuk nama-nama orang
terkemuka dan termasyhur di dunia sebagaimana tertulis di Maqnis Who’s Who in the
World 1974/1975 dan 1976/1977 (Badaruddin, 2009: 13).

Pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas tidak fomus pada gagasan semata.
Gagasan tersebut ia terapkan dalam bentuk aktivias keilmuan di International Institute
of Islamic Thought and Civilization (ISTAC) yang didirikan tahun 1987. Sejak awal, al-
Attas menganggap ISTAC sebagai nucleus dari universitas Islam yang sebenarnya. Dia
berjuang untuk menjadikan ISTAC sebagai refleksi dari insan kamil. Tata fisik bangunan

ISTAC betul-betul menggambarkan seorang muslim sejati (Jalaluddin, 2017: 241).

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

17


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

B. Legasi Pemikiran Naquib Al-Attas tentang Islamisasi Ilmu Pengetahuan

Gagasan awal islamisasi ilmu pengetahuan pertama kali muncul saat konferensi
dunia pertama tentang pendidikan Islam di Makkah pada tahun 1977 yang diprakarsai
oleh King Abdul Aziz University. Ide islamisasi pengetahuan dilontarkan pertama kali
oleh Muhammad Naquib al-Attas. Menurut al-Attas, problematika krusial yang dihadapi
umat [slam saat ini yang berasal dari kemunduran di bidang ekonomi, sains, teknologi,
sejatinya bersumber dari problem ilmu pengetahuan yang lebih mendasar. Yaitu bahwa
sistem penyampaian ilmu dan muatan materi yang membentuk ilmu telah dipengaruhi
oleh ideologi dan pandangan dunia kultural Barat yang telah merusak struktur pemikiran
pemikiran umat Islam dan sikap-sikap umum terhadap kehidupan dan ilmu pengetahuan
(Daud, 2003: 329).

Menurut al-Attas, ilmu pengetahuan masa kini dan modern, secara keseluruhan
dibangun, ditafsirkan, dan diproyeksikan melalui pandangan dunia, visi intelektual, dan
persepsi psikologis dari kebudayaan dan peradaban Barat. Al-Attas mengidentifikasi
terjadinya fenomena “deislamisasi pikiran umat Islam”. Deislamisasi ini nampak pada
terputusnya hubungan pedagogis antara al-Qur’an dan pelbagai bahasa lokal umat Islam,
dan sebagai gantinya adalah kultur sekuler, nasional, etnis, dan tradisional yang lebih
ditekankan. Lainnya adalah penggunaan nilai-nilai dan model-model Barat, kerangka
studi orientalis dan filologi serta ilmu sosial yang telah disekulerkan dalam melakukan
studi terhadap literatur dan sejarah Islam (Daud, 2003: 333-334).

Deislamisasi di atas, disadari atau tidak, telah mencabut akar-akar keyakinan dari
hati umat Islam dan semakin menjauhkan mereka dari ruh agama Islam dalam aktivitas
individu maupun sosial. Pada titik ini, al-Attas menawarkan pentingnya melakukan
islamisasi sebagai upaya pembebasan dan pengembalian kepada fitrah penciptaan
manusia. Tentang islamisasi, al-Attas menyatakan:

... islamisasi adalah pembebasan manusia yang diawali dengan pembebasan
dari tradisi-tradisi yang berunsurkan kuasa sakti (magic), mitologi, animisme,
kebangsaan-kebudayaan yang bertentangan dengan Islam, ... pembebasan dari
kungkungan sekular terhadap akal dan bahasanya. Manusia Islam adalah orang
yang akal dan bahasanya tidak lagi dikungkung oleh kuasa sakti, mitologi,

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

18


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

animisme, tradisi nasional dan kebudayaan, serta sekularisme. ... Pembebasan
ini juga membebaskan manusia dari ketundukan pada tuntutan-tuntutan
badaniahnya yang cenderung kepada sekular dan tidak adil terhadap diri atau
jiwanya yang sejati....(Al-Attas, 2011: 54-55).

Menurut al-Attas (2011: 56), islamisasi adalah suatu proses yang lebih bersifat
devolusi (devolution) pada keadaan yang asal daripada evolusi yaitu bahwa manusia
sebagai ruh sejatinya telah sempurna, tetapi manusia ketika terjelma dalam diri jasmani
akan menjadi alpa, jahil dan zalim terhadap dirinya dan karenanya tak terhindarkan lagi
menjadi tidak sempurna. Dalam pengertian individual dan eksistensial, islamisasi adalah
upaya menjadikan Nabi Muhammad saw sebagai teladan tertinggi dan paling sempurna
bagi seorang muslim. Sedangkan dalam pengertian kolektif, sosial, dan historis, islamisasi
merujuk pada perjuangan suatu komunitas menuju pencapaian kualitas moral dan etika
sebagai dari kesempurnaan sosial yang telah dicapai pada zaman Nabi.

Secara epistemologis, islamisasi berkaitan erat dengan pembebasan akal manusia
dari keraguan (syakk), prasangka (zann), dan argumentasi kosong (mira) menuju
pencapaian keyakinan (yaqin) dan kebenaran (haqq) mengenai realitas-realitas spiritual,
penalaran, dan material. Proses pembebasan ini pada mulanya bergantung pada ilmu
pengetahuan, tetapi pada akhirnya selalu dibangun di atas dan dibimbing oleh ilmu
pengetahuan khusus, yaitu ma’rifah (Daud, 2003: 336). Pemahaman islamisasi secara
epistemologis ini menjadi fondasi dari epistemologi Islam di mana keyakinan akan
adanya kebenaran menjadi titik tolak dari konstruksi pemikirannya. Kebenaran tersebut
secara inhern telah terkandung dalam al-Qur’an sebagai petunjuk Tuhan. Bandingkan
dengan epistemologi sains modern yang berpihak pada landangan pemisahan agama dan
ilmu pengetahuan.

Dalam konteks islamisasi ilmu pengetahuan, al-Attas menekankan pentingnya
melakukan islamisasi ilmu pengetahuan “masa kini”. Frasa “masa kini” di sini merujuk
kepada ilmu pengetahuan modern dan kontemporer yang dihasilkan oleh kebudayaan
dan peradaban Barat. [Imu pengetahuan modern dan kontemporer dianggap telah

mengalami sekularisasi, karena itu, islamisasi menjadi yang mendesak untuk dilakukan.

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

19


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

Kaitannya dengan ilmu pengetahuan masa kini, islamisasi berarti upaya pembebasan
ilmu pengetahuan dari interpretasi yang berdasarkan ideologi, makna-makna, dan
ungkapan-ungkapan sekuler (Daud, 2003: 336).

Dalam pandangan al-Attas, proses islamisasi ilmu pengetahuan “masa kini” di atas
melibatkan dua proses yang saling berkaitan. Pertama, pemisahan elemen-elemen dan
konsep-konsep kunci yang membentuk kebudayaan dan peradaban Barat dari setiap
cabang pengetahuan kontemporer, khususnya ilmu-ilmu humaniora, termasuk juga ilmu-
ilmu alam atau fisika dan ilmu terapan. Kedua, memasukkan elemen-elemen Islam dan
konsep-konsep kunci ke dalam setiap cabang ilmu pengetahuan kontemporer yang
relevan. Di antara konsep Islam yang perlu dimasukkan ke dalam tubuh apa pun ilmu
yang dipelajari oleh umat Islam, yaitu konsep din, manusia (insan), ilmu (ilm dan
ma’rifah), keadilan (‘adl), amal yang benar (‘amal sebagai adab) (Daud, 2003: 336-337).
Untuk melakukan kedua proses di atas, seseorang harus memiliki pemahaman yang
mendalam mengenai agama Islam berikut semua elemen dan konsep kuncinya. Selain
tentu saja memiliki kemampuan untuk melakukan proses identifikasi ide-ide dan konsep
apa saja yang tidak islami dan harus keluarkan dari kerangka proses islamisasi ilmu
pengetahuan tersebut.

Selain islamisasi ilmu pengetahuan, Naquib al-Attas juga menggunakan istilah
“dewesternisasi ilmu” sebagai upaya memisahkan dan menghilangkan unsur-unsur
sekuler dari tubuh ilmu pengetahuan. Unsur-unsur sekuler telah menyebabkan ilmu
pengetahuan kehilangan tujuan hakikinya akibat pemahaman yang tidak adil. [Imu yang
seharusnya menciptakan keadilan dan perdamaian, justeru membawa kekacauan dalam
kehidupan manusia (Al-Attas, 2011: 165). Dewesternisasi akhirnya bermuara pada usaha
pemurnian ajaran Islam dari pengaruh Barat yang sekuler. Tentu saja, dewesternisasi
ilmu tidak bisa berdiri sendiri. Dewesternisasi mesti diikuti oleh islamisasi ilmu
pengetahuan. Karenanya, antara dewesternisasi dan islamisasi ilmu pengetahuan adalah

satu kesatuan integral yang mesti berjalan beriringan dalam implementasinya.

C. Legasi Pemikiran Pendidikan Syed Naquib Al-Attas

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

20


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

1. Gagasan tentang Manusia.

Diskursus tentang pendidikan tidak bisa dilepaskan dari keharusan
membahas hakikat dan fungsi manusia, sebagai objek sekaligus subjek pendidikan.
Hal itu didasari pada argumentasi bahwa dalam Islam pendidikan itu hanya
dikhususkan bagi manusia, tidak yang lain (Badaruddin, 2009: 19). Pandangan
tentang manusia pada gilirannya juga akan banyak mempengaruhi teori dan praktik
pendidikan itu sendiri. Walau demikian, penyelidikan tentang hakikat manusia
seringkali dihadapkan pada kerumitan dan kesulitan sesuai jati diri manusia
sebagai makhluk yang kompleks.

Dalam pandangan al-Attas, manusia adalah binatang rasional (al-hayawan
al-natiq). Rasionalitas inilah yang menjadi penentu identitas manusia dibandingkan
dengan makhluk lainnya. Rasionalitas mengacu kepada nalar. Berbeda dengan
konsep Barat yang menganggap rasio terpisah dari konsep “intelek” atau intelectus,
Al-Attas menganggap rasio menyatu dalam terma ‘aql yang merupakan suatu
kesatuan organik dari rasio dan intellectus. Sebagai binatang rasional, manusia
memiliki fakultas batin yang mampu merumuskan makna-makna (z/u> nut}q).
Kemampuan merumuskan makna melibatkan proses penilaian, pembedaan, dan
penjelasan. Proses inilah yang sejatinya membentuk rasionalitas pada manusia (Al-
Attas, 1992: 37). Sedangkan konsep makna itu berarti pengenalan tempat-tempat
segala sesuatu yang berada dalam sebuah sistem (Al-Attas, 1992: 39). Terkait term
natiq dan nutq, al-Attas menilai bahwa kata tersebut mempunyai makna dasar
“pembicaraan” yang berarti pembicaraan manusia. Pembicaraan berupa suatu
kekuatan dan kapasitas dalam diri manusia untuk menyampaikan kata-kata dalam
sebuah pola yang bermakna (Al-Attas, 1992: 37). Berangkat dari kemampuan
menyampaikan kata-kata ini manusia juga diidentifikasi sebagai “manusia yang
berbahasa” yang merupakan realisasi dari ekspresi lahiriah ‘aql manusia tadi.

‘Aql sendiri pada dasarnya berarti sejenis ikatan atau simpul. Dalam konteks
makna etimologis ini, ‘agl mengandung makna sifat dalam yang mengikat dan

menyimpulkan objek-objek ilmu pengetahuan dengan menggunakan kata-kata

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

21


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

sebagai medianya (Al-Attas, 1992: 38). ‘Aql juga merupakan sinonim kata galb. ‘Aql
adalah suatu alat pencerapan pengertian ruhaniah yang disebut hati. Dipahami
lebih dalam lagi, ‘aql sejatinya merupakan subtansi ruhaniyah yang dengannya diri-
rasional (al-nafs al-natigah) mampu memahami dan membedakan kebenaran dan
kepalsuan (Al-Attas, 1992: 38).

Berdasar pembahasan di atas, al-Attas menegaskan bahwa pendidikan tidak
saja berkaitan dengan jasad dan aspek kebinatang manusia, yang lebih subtansial
adalah bagaimana menempatkan hakikat manusia sebagai unsur utama pendidikan
itu sendiri.

2. Gagasan tentang Tarbiyah, Ta'lim, dan Ta’zib

Terma tarbiyah, ta’lim, dan ta’zib adalah tiga terma yang disepakati kalangan
dunia pendidikan Islam sebagai istilah pendidikan Islam. Dari ketiga terma tersebut
terma tarbiyah adalah terma yang paling banyak dan umum digunakan selama ini.

Al-Attas mengkritik keras kalangan yang mengunakan terma tarbiyah dan
ta’lim sebagai istilah pendidikan Islam. Terma tarbiyah menurut al-Attas bukanlah
istilah yang tepat dan bukan pula istilah yang benar untuk memaksudkan
pendidikan dalam pengertian Islam (Al-Attas, 1992: 35). Tarbiyah dalam
konotasinya yang sekarang menurut al-Attas merupakan istilah yang relatif baru.
Tarbiyah adalah terjemahan dari kata educate dan education dalam bahasa Inggris
atau kata educare dan education dalam bahasa Latin yang berarti proses
menghasilkan dan mengembangkan mengacu kepada segala sesuatu yang bersifat
fisik dan materi (Al-Attas, 1992: 64).

Ada tiga alasan yang menjadi landasan al-Attas menolak terma tarbiyah
digunakan sebagai istilah pendidikan Islam. Pertama, istilah tarbiyah yang
dipahami dalam pengertian pendidikan Islam tidak bisa ditemukan dalam semua
leksikon-leksikon bahasa Arab besar. Ibnu Manzhur memang merekam bentuk
tarbiyah bersama dengan bentuk-bentuk lain dari akar raba> dan rabba
sebagaimana diriwayatkan oleh al-Asma’i, dan istilah tersebut memiliki makna

yang sama. Menurut al-Jauhari makna kedua kata tersebut adalah memberi makan,

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

22


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

memelihara, mengasuh yang berasal dari kata gaz/a> atau gaz/au. Makna ini
mengacu kepada segala sesuatu yang tumbuh, seperti anak-anak, tanaman, dan lain
sebagainya (Al-Attas, 1992: 66). Dalam konteks makna tersebut, kata tarbiyah
berarti mengasuh, menanggung, memberi makan, mengembangkan, memelihara,
membuat, menjadikan bertambah dalam pertumbuhan, membesarkan,
memproduksi hasil-hasil yang sudah matang dan menjinakkan (Al-Attas, 1992: 66).
Selanjutnya, penerapannya dalam bahasa Arab, kata tarbiyah tidak hanya terbatas
ada manusia saja melainkan meluas ke spesies-spesies lain seperti mineral,
tanaman, hewan. Jika tarbiyah digunakan untuk selain manusia, maka tentunya
pendidikan boleh digunakan untuk binatang. Jadi, kita akan mengenal pendidikan
ayam bukan peternakan ayam, pendidikan sapi bukan peternakan sapi, dst. (Al-
Attas, 1992: 66).

Kedua, mengacu kepada pandangan bahwa kata tarbiyah dikembangkan dari
penggunaan al-Qur’an sebagaimana dijelaskan dalam surah al-Isra’ ayat 24

® Dl 345 WS T o5 U

"Wahai Tuhanku, kasihilah mereka keduanya, sebagaimana mereka berdua
telah membesarkan aku di waktu kecil".

Menurut al-Attas, istilah rabbayani berarti rahmah, yakni ampunan dan
kasih sayang. Istilah itu juga berarti memberikan makanan, pakaian, dan tempat
berteduh serta perawatan. Karena itu terma tarbiyah dalam ayat di atas bukanlah
dimaksudkan dengan pendidikan, tetapi tindakan rahmah, kasih sayang, yang
mengandung arti pemberian makanan, pakaian, dan tempat berteduh. Kata kaf
dalam kalimat “irhamhuma kama rabbayani sagira” adalah kaf tasybih
‘perbandingan’. Memperbandingkan irhamhuma (rahmah) dengan rabbayani
(tarbiyah). Jadi, secara harfiah berarti: anugerahkanlah atas mereka ampunan
sebagaimana ketika mereka memelihara kami. Kata tarbiyah (masdar dari

rabbaituhu) dengan rahmah dan ampunan (Al-Attas, 1992: 70).

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

23


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

Ketiga, jika sekiranya suatu makna yang berhubungan dengan pengetahuan
bisa disusupkan ke dalam konsep rabba, maka makna tersebut mengacu pada
pemilikan pengetahuan dan bukan pada proses penanamannya. Karenanya, ia tidak
mengacu kepada makna pendidikan. Istilah “rabbani” adalah nama yang diberikan
kepada orang-orang bijak terpelajar dalam bidang pengetahuan tentang ar-Rabb
(Al-Attas, 1992: 73). Menurut Ibnu Ubaid, istilah “rabbani” pada hakikatnya bukan
istilah bahasa Arab melainkan istilah Ibrani atau Siriac dan tidak dikenal di
kalangan orang banyak. Di dalam al-Qur’an ditemukan tiga contoh yang menyebut
rabbani dan semuanya mengacu kepada rabbi-rabbi Yahudi (Al-Attas, 1992: 73-74).

Begitu juga dengan terma ta’lim, menurut al-Attas istilah ta’lim bermakna
pengajaran (Al-Attas, 1992: 75). Istilah ta’li>m memiliki medan semantik yang
begitu luas, ia tidak saja untuk spesies manusia melainkan juga untuk selain
manusia. Karena itu, terma ta’lim tidak tepat untuk digunakan sebagai terma
pendidikan Islam. Sayang, al-Attas tidak begitu luas dan dalam membahas tentang
konsep ta’lim tersebut.

Al-Attas mengajukan terma ta’zib sebagai istilah yang tepat dan benar untuk
membawakan konsep pendidikan Islam. Dalam ta’zib, pengetahuan lebih
ditonjolkan daripada kasih sayang. Dalam struktur konseptualnya, ta’zib sudah
mencakup unsur-unsur pengetahuan (‘ilm), pengajaran (ta’lim) dan pengasuhan
yang baik (tarbiyah). Karenanya, tidak perlu lagi untuk mengacu kepada konsep
pendidikan Islam sebagai tarbiyah, ta’lim, dan ta’zib. la mengingatkan tentang
konsekuensi yang timbul akibat tidak dipakaianya konsep ta’zib sebagai pendidikan
dan proses pendidikan yaitu hilangnya adab, yang berarti kehilangan keadilan yang
pada gilirannya menimbulkan kebingungan dan kesalahan dalam pengetahuan.
Kondisi demikian sudah nampak pada umat Islam saat ini (Al-Attas, 1992: 75).

Penggunaan konsep ta’z/i>b dalam pendidikan akan mampu mencegah diri
seseorang dari kesalahan penilaian. Karena manusia tadi memiliki kepintaran,
kepandaian atau kecerdasan. Dengan kecerdasan orang akan mampu memberi

sesuatu dengan benar dan tepat, ia akan mampu mendisiplinkan diri memikirkan

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

24


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

terlebih dahulu segala perbuatannya. Mendisiplinkan diri di sini berarti
mendisiplinkan pikiran dan jiwa (Al-Attas, 1992: 186). Ringkasnya, konsep ta’z[i>b
kaya dengan pertimbangan moral. Ia akan berusaha sekuat tenaga untuk
melaksanakan dan mentaati segala ketentuan, peraturan, tata tertib yang ada. Ia
sadar dan mengakui bahwa segala sesuatu di alam ini telah ditata secara harmonis
oleh Sang Pencipta sesuai dengan kadar dan tingkatannya (Badaruddin, 2009: 31).

Berangkat dari pemaparan tentang ta’z/i>b di atas dapat dirumuskan bahwa
pendidikan dapat dipahami sebagai sesuatu yang secara bertahap ditanamkan ke
dalam diri manusia (Al-Attas, 1992: 36). Sesuatu itu berupa adab yaitu apa yang
mesti ada pada diri manusia jika ia ingin hidup cemerlang dan baik di dunia maupun

di akhirat (Al-Attas, 1992: 187).

3. Gagasan tentang Tujuan Pendidikan Islam
Menurut al-Attas, tujuan pencarian ilmu dan pendidikan di dalam Islam
adalah untuk melahirkan seorang manusia yang baik dan bukan seorang warga

negara yang baik (Al-Attas, 1992: 10). Secara lebih detail al-Attas menyatakan:

Tujuan mencari ilmu adalah untuk menanamkan kebaikan ataupun keadilan
dalam diri manusia sebagai seorang manusia dan individu, bukan hanya
sebagai seorang warga negara ataupun anggota masyarakat. Yang perlu
ditekankan (dalam pendidikan) adalah nilai manusia sebagai manusia sejati,
sebagai warga kota, sebagai warga negara dalam kerajaannya yang mikro,
sebagai sesuatu yang bersifat spiritual, (dengan demikian) yang ditekankan
itu) bukanlah nilai manusia sebagai entitas fisik yang diukur dalam konteks
pragmatis dan utilitarian berdasarkan kegunaannya bagi negara,
masyarakat dan dunia (Daud, 2003: 171).

Al-Attas berpendapat bahwa warga negara atau pekerja yang baik dalam
sebuah negara sekuler tidak sama dengan manusia yang baik, sebaliknya, manusia
yang baik sudah pasti seorang pekerja dan warga negara yang baik baik. Karenanya
sistem pendidikan dalam Islam harus mencerminkan manusia bukan negara (Al-

Attas, 1992: 84).

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

25


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

Al-Attas menekankan bahwa penekanan terhadap individu bukan hanya
sesuatu yang prinsipil melainkan juga strategi yang jitu pada masa sekarang.
Penekanan terhadap upaya melahirkan individu yang paripurna mencakup
pengetahuan yang inhern dengan manusia yaitu akal, nilai, jiwa, tujuan, dan maksud
yang sebenarnya dari kehidupan. Sementara penekanan terhadap masyarakat dan
negara membuka pintu menuju sekularisme termasuk di dalamnya ideologi dan

pendidikan sekuler (Daud, 2003: 173).

4. Gagasan tentang Sistem Pendidikan Islam

Menurut al-Attas (1992: 84), sistem pendidikan dalam Islam harus
mencerminkan manusia bukan negara. Ia menilai bahwa manusia tak ubahnya
sebuah miniatur kerajaan, dia adalah representasi mikrokosmos (alam sagir) dari
makrokosmos (al-alam al-kabir). Ia adalah penghuni kota dirinya sendiri tempat ia
menyelenggarakan agamanya. Karena itu, sebagai ditegaskan di awal bahwa tujuan
pendidikan adalah menciptakan manusia yang baik, yaitu manusia sempurna atau
universal (al-insan al-kamil).

Insan kamil haruslah menjadi paradigma atau model yang digunakan untuk
memproyeksikan pengetahuan dan lembaga pendidikan. Prototipe manusia
sempurna bukanlah manusia sembarangan, melainkan manusia yang sempurna
dari sudut aspek manapun yang tergambar dalam pribadinya. Dalam sudut
pandang Islam, manusia sempurna itu terpotret dalam sosok Nabi Muhammad saw.
Jadi, lembaga pendidikan Islam mencerminkan sosok sempurna Nabi dalam hal
pengetahuan dan tindakan yang benar, yang berfungsi untuk menghasilkan
manusia, laki-laki dan perempun, yang kualitas mutunya sedekat mungkin
menyerupai Nabi. Tentu saja, lembaga pendidikan Islam berbeda dengan lembaga
pendidikan modern yang lebih mencerminkan negara sekuler. Barangkali salah
satu sebabnya adalah dalam peradaban Barat tidak pernah ada Manusia Sempurna

yang menjadi model untuk ditiru (Al-Attas, 1992: 85).

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

26


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

Sesuai dengan kategori ilmu yang dirumuskan al-Attas, maka lembaga
pendidikan Islam harus berisikan ilmu-ilmu yang sifatnya fardu ‘ain yaitu ilmu-ilmu
agama, dan yang fardu kifayah yaitu ilmu-ilmu rasional, intelektual, dan filosofis. Al-
Attas menilai bahwa ilmu-ilmu agama merupakan subtansi inti sebuah lembaga
pendidikan Islam, ia adalah jantung lembaga pendidikan Islam itu sendiri. Tentu
saja, baik ilmu yang sifatnya fardu ‘ain maupun fardu kifayah kini telah mengalami
perkembangan yang begitu pesat, baik secara subtansi, objek kajian maupun
metodologinya (Al-Attas, 1992: 87).

Mengingat tujuan pendirian lembaga pendidikan Islam seperti dimaksudkan
al-Attas adalah untuk melahirkan manusia universal dan sempurna, maka semua
unsur yang terlibat dalam lembaga pendidikan itu seperti struktur internal dan
eksternal, daya, fungsi, sebaran fakultas, program studi, administrasi, pengaturan,
pengelolaan, pengenalan, dan pengakuan tentang otoritas yang benar di dalam
dirinya sesogyanya mencerminkan potret manusia sempurna dalam Islam.
Menurut al-Attas (1992: 94), untuk mewujudkan lembaga pendidikan Islam yang
ideal sesuai konsep Islam tidak pilihan lain kecuali keberanian untuk bereksprimen
dengan penciptaan lembaga pendidikan Islam yang baru, dan tidak mencoba untuk

mengotak-atik dan mengubah lembaga pendidikan Islam yang sudah ada.

5. Gagasan tentang Ilmu

Menurut al-Attas (1992: 41) ilmu menjadi unsur subtantif dalam pendidikan.
[a adalah “sesuatu” yang secara bertahap ditanamkan ke dalam diri manusia. [Imu
menjadi syarat mutlak dalam sebuah pendidikan “jika tidak ditanamkan, tidak
membuat pengajaran serta proses belajar dan asimilasinya sebagai suatu
pendidikan”. Artinya, ilmu menjadi komponen utama dari proses pendidikan, dan
ilmu itu pula yang menentukan apakah aktivitas pengajaran bernilai pendidikan
atau tidak.

Semua ilmu bersumber dari Allah dan dikembangkan menurut kebutuhan

manusia, baik kebutuhan spiritual maupun fisikalnya, dengan tetap mengacu

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

27


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

kepada Allah sebagai sumber kedatangannya. Mengacu kepada pemahaman ini
maka definisi ilmu pengetahuan yang tepat menurut al-Attas (1992: 43) secara
epistemologis adalah sampainya makna sesuatu atau objek pengetahuan di dalam
jiwa dan sampainya jiwa pada makna sesuatu itu.

Al-Attas (1992: 89-90) mengklasifikasikan ilmu menjadi dua bagian.
Pertama, fardu ‘ain berupa ilmu-ilmu agama yang wajib atas semua muslim. Kedua,
fardu kifayah mencakup ilmu-ilmu rasional, intelektual, dan filosofis di mana
hukumnya wajib bagi sebagian muslim saja. Secara lengkap klasifikasi ilmu tersebut
sebagai berikut.

1. Ilmu-ilmu agama

1) Al-Qur’an: pembacaan dan penafsirannya (tafsir dan ta’wil)

2) As-Sunnah: kehidupan Nabi, sejarah, dan pesan-pesan para rasul
sebelumnya, hadis| dan riwayat-riwayat otoritatifnya.

3) Asy-Syariah: undang-undang dan hukum, prinsip-prinsip dan praktik-
praktik Islam (Islam, Iman, dan Ihsan).

4) Teologi: Tuhan, esensi-Nya, sifat-sifat-Nya, dan nama-nama-Nya serta
tindakan-tindakannya (tauhid).

5) Metafisika Islam (al-Tasawwuf): psikologi, kosmologi dan antologi;
unsur-unsur yang sah dalam filsafat Islam (termasuk doktrin-doktrin
kosmologis yang benar, berkenaan dengan tingkatan-tingkatan
wujud).

6) llmu-ilmu linguistik: bahasa Arab, tata bahasa, leksikografi dan
kesusastraannya.

2. Illmu-ilmu rasional, intelektual, dan filosofis

1) Ilmu-ilmu kemanusiaan

2) llmu-ilmu alam

3) llmu-ilmu terapan

4) [lmu-ilmu teknologi

Terkait ilmu-ilmu rasional, intelektual, dan filosofis, al-Attas (1992: 90)
menekankan pentingnya dilakukan proses islamisasi. Yaitu ilmu-ilmu tersebut,
terutama ilmu-ilmu kemanusiaan termasuk juga ilmu alam dan terapan, mesti

dibebaskan dari penafsiran-penafsiran yang didasarkan pada ideologi sekuler, dan

dari makna-makna dan ungkapan-ungkapan manusia-manusia sekuler. Proses

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

28


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

selanjutnya adalah mencerapkan unsur-unsur dan konsep-konsep kunci Islam ke
dalam subtansi ilmu-ilmu yang sudah diislamisasikan.

Berkaitan dengan ilmu-ilmu rasional, intelektual, dan filosofis, al-Attas
menegaskan perlunya penambahan disiplin ilmu baru yang tujuannya menjamin
adanya kesinambungan dan paduan logis dalam langkah maju kepada pendidikan
secara berurutan dan ilmu-ilmu agama menuju kepada ilmu-ilmu rasional,
intelektual, filosofis dan sebaliknya. Disiplin ilmu baru itu meliputi:

1) Perbandingan agama dari sudut pandang Islam.

2) Kebudayaan dan peradaban Barat. Disiplin ini mesti dirancang sebagai
sarana bagi orang-orang muslim untuk memahami Islam sehubungan
dengan agama-agama, kebudayaan-kebudayaan, dan peradaban-
peradaban lain, khususnya kebudayaan dan peradaban yang selama ini
dan di masa yang akan datang akan berbentrokan dengan Islam.

3) llmu-ilmu linguistik: bahasa-bahasa Islam, tata bahasa, leksikografi dan
literatur.

4) Sejarah Islam: pemikiran kebudayaan dan peradaban Islam;
perkembangan ilmu-ilmu sejarah Islam; filsafat dan sains Islam; Islam
sebagai sejarah dunia (Al-Attas: 1992: 91).

D. Relevansi Pemikiran Syed Naquib Al-Attas terhadap Pendidikan Islam
Kontemporer
Pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas memiliki relevansi yang sangat
kuat dalam menjawab problem pendidikan Islam kontemporer, terutama terkait
dominasi paradigma sekuler dalam pengembangan ilmu pengetahuan dan sistem
pendidikan. Gagasan islamisasi ilmu yang dikemukakan al-Attas merupakan upaya
konseptual untuk membebaskan ilmu pengetahuan modern dari interpretasi
ideologis, makna-makna sekuler, dan pandangan hidup Barat yang tidak sejalan
dengan worldview Islam (Daud, 2003: 336). Dalam konteks pendidikan Islam saat ini,
islamisasi ilmu tidak dapat dipahami sekadar sebagai wacana teoretis, tetapi harus
diwujudkan dalam desain kurikulum, orientasi pembelajaran, serta praksis
akademik yang berlandaskan tauhid. Yang menjadi pekerjaan rumah para ilmuwan
muslim dan stakeholder lembaga-lembaga pendidikan Islam saat ini adalah

bagaimana ide islamisasi ilmu pengetahuan ini bisa diterapkan secara kaffah dan

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

29


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

fungsional. Diyakini bahwa implementasi islamisasi ilmu pengetahuan akan
meninggikan derajat lembaga pendidikan Islam dengan keunggulan dan
karakteristik yang muaranya melahirkan peradaban baru yang beradab berdasar
nilai-nilai agama Islam. Agar implementasi ide islamisasi berjalan maksimal perlu
adanya regulasi yang mengikat semua lembaga pendidikan Islam dari tingkat bawah
hingga perguruan tinggi untuk melaksanakannya.

Relevansi lain dari pemikiran al-Attas tampak pada penegasannya mengenai
tujuan pendidikan Islam. Menurut al-Attas (1992: 10), pada prinsipnya tujuan
pendidikan di dalam Islam adalah untuk melahirkan seorang manusia yang baik dan
bukan seorang warga negara yang baik. Prototipe “manusia yang baik” adalah
manusia yang mendekati gambaran Insan Kamilnya Nabi Muhammad saw.
Implikasinya terhadap tujuan pendidikan Islam adalah bahwa pendidikan Islam
mesti diarahkan untuk melahirkan sumber daya manusia Muslim yang berkualitas,
baik secara spiritual, intelektual, emosional, dan sosial, yang benar-benar bertakwa
kepada Allah SWT, menjadi hamba-Nya sekaligus khalifah-Nya di muka bumi. Terkait
rumusan tujuan pendidikan Islam barangkali perlu mengadopsi rumusan hasil
kongres sedunia tentang pendidikan Islam yaitu bahwa pendidikan harus ditujukan
untuk menciptakan keseimbangan pertumbuhan kepribadian manusia secara
menyeluruh, dengan cara melatih jiwa, akal pikiran, perasaan, dan fisik manusia.
Dengan demikian, pendidikan harus mengupayakan tumbuhnya seluruh potensi
manusia, baik yang bersifat spiritual, intelektual, daya khayal, fisik, ilmu
pengetahuan, maupun bahasa, baik secara perorangan maupun kelompok dan
mendorong tumbuhnya seluruh aspek tersebut agar mencapai kebaikan dan
kesempurnaan. Tujuan akhir pendidikan terletak pada terlaksananya pengabdian
yang penuh kepada Allah, baik pada tingkat perseorangan, kelompok maupun
kemanusiaan dalam arti yang seluas-luasnya (Nata, 2016: 62).

Dalam pandangan al-Attas (2011: 172), manusia memiliki hakikat ganda atau
dwi hakikat (dual nature), ia adalah jiwa dan raga, ia adalah diri jasmani dan ruh

sekaligus. Implikasinya adalah bahwa subtansi pendidikan harus memenuhi dua

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

30


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

aspek dasar manusia tersebut. Pertama, memenuhi kebutuhannya yang permanen
dan spiritual kaitannya dengan hablun minal-Lah yang bersifa fardu ‘ain, dan kedua,
yang memenuhi kebutuhan material-duniawi kaitannya dengan hablun minan-nas
wa al-bi'ah yang bersifat fardu kifayah. Pada titik ini perumusan kurikulum
pendidikan seharusnya memuat dua unsur manusia di atas agar terjadi
keseimbangan yang tidak mesti dipahami dikhotomis. Rumusan kurikulum yang
seimbang ini harus menjadi ruh dan landasan semua disiplin ilmu yang diajarkan.
Bukan pada satu disiplin ilmu tertentu!

Al-Attas mengajukan terma ta’zib sebagai istilah yang tepat dan benar untuk
membawakan konsep pendidikan Islam, bukan terma ta’lim atau tarbiyah. Dalam
ta’zib, pengetahuan lebih ditonjolkan daripada kasih sayang. Dalam struktur
konseptualnya, ta’zib sudah mencakup unsur-unsur pengetahuan (‘ilm), pengajaran
(ta’lim) dan pengasuhan yang baik (tarbiyah) (Al-Attas, 1992: 75). Apabila diteroka
lebih dalam baik pada aspek pedagogis maupun metologis, konsep ta’zib sejatinya
mengandung dua unsur penting sekaligus yaitu intelektualisasi dan inkulturisasi,
khususnya bagaimana proses pembudayaan anak didik mesti dilakukan berdasar
nilai-nilai luhur agama Islam. Implikasinya dalam konteks metode pendidikan Islam
adalah bahwa metodologi pendidikan Islam lebih merupakan proses learning
ketimbang hanya proses teaching (proses pengajaran), bukan semata proses
trasformasi ilmu tetapi juga penanaman dan pewarisan nilai-nilai luhur. Terlepas
dari pro kontra penggunaan terma tarbiyah, ta’lim atau ta’z[ib yang menurut
penilaian Ahmad Tafsir definisi tersebut sangat kental aroma filsafat. Subtansi ketiga
terma tersebut mesti harus menjadi ruh dan landasan pendidikan Islam (Tafsir,
2015: 39-40).

Lebih jauh, relevansi pemikiran al-Attas juga tercermin dalam gagasannya
tentang sistem pendidikan dan peran lembaga pendidikan Islam. Al-Attas
menegaskan bahwa lembaga pendidikan Islam harus mencerminkan konsep
manusia sempurna (insan kamil), dengan Nabi Muhammad saw. sebagai prototipe

ideal (Al-Attas, 1992: 84-85). Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer,

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

31


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

pandangan ini mengisyaratkan bahwa institusi pendidikan tidak boleh sekadar
meniru model lembaga pendidikan sekuler, tetapi harus mengembangkan sistem,
struktur keilmuan, dan budaya akademik yang berakar pada pandangan hidup Islam.

Dengan demikian, pemikiran Syed Naquib al-Attas tetap relevan dan aktual
dalam menjawab berbagai tantangan pendidikan Islam kontemporer. Gagasan
islamisasi ilmu, orientasi pendidikan pada pembentukan manusia beradab, konsep
ta’dib, serta integrasi ilmu dan nilai spiritual memberikan landasan filosofis dan
praktis bagi revitalisasi pendidikan Islam agar mampu melahirkan peradaban yang
berilmu, beradab, dan bermakna.

Penutup
Berdasarkan hasil kajian dan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa

pemikiran pendidikan Syed Muhammad Naquib al-Attas lahir sebagai respon kritis
terhadap krisis epistemologis dan pedagogis yang melanda pendidikan Islam akibat
dominasi paradigma sekuler dalam ilmu pengetahuan modern. Al-Attas menegaskan
bahwa kemunduran umat Islam dalam bidang pendidikan, sains, dan peradaban bukan
semata-mata disebabkan oleh faktor eksternal, melainkan bersumber dari problem
internal ilmu pengetahuan yang telah terlepas dari pandangan hidup Islam. Oleh karena
itu, gagasan islamisasi ilmu pengetahuan yang ditawarkannya merupakan upaya
strategis untuk membebaskan ilmu dari ideologi dan makna sekuler, sekaligus
mengembalikannya pada kerangka tauhid sebagai dasar konstruksi epistemologi Islam.
Lebih lanjut, pemikiran al-Attas tentang pendidikan menunjukkan suatu konsepsi
yang utuh dan integratif, yang berangkat dari pemahaman mendalam tentang hakikat
manusia sebagai makhluk rasional-ruhaniah. Pendidikan dalam Islam, menurut al-Attas,
tidak sekadar diarahkan pada penguasaan pengetahuan dan keterampilan pragmatis,
tetapi pada pembentukan manusia yang baik (good man), yakni insan yang beradab, adil,
dan sadar akan tanggung jawabnya sebagai hamba dan khalifah Allah. Konsep ta’dib yang
diajukan al-Attas menegaskan bahwa inti pendidikan Islam adalah penanaman adab,
yang mencakup integrasi ilmu, amal, dan moralitas, serta kesadaran terhadap hierarki

wujud dan ilmu pengetahuan.

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

32


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Jurnal Pendidikandan Ekonomi
L ——————— ) e

Relevansi pemikiran Syed Naquib al-Attas terhadap pendidikan Islam kontemporer
terletak pada kemampuannya memberikan landasan filosofis dan konseptual bagi
reformulasi tujuan pendidikan, kurikulum, metodologi pembelajaran, dan sistem
kelembagaan pendidikan Islam. Gagasan integrasi antara ilmu fardu ‘ain dan fardu
kifayah, penolakan terhadap dikotomi ilmu agama dan ilmu umum, serta pandangan
tentang universitas Islam sebagai refleksi insan kamil menunjukkan bahwa pemikiran al-
Attas masih sangat aktual dan aplikatif. Dengan demikian, legasi pemikiran Syed
Muhammad Naquib al-Attas dapat dijadikan rujukan penting dalam upaya revitalisasi
pendidikan Islam agar mampu melahirkan generasi Muslim yang berilmu, beradab, dan
berkontribusi bagi pembangunan peradaban Islam yang bermakna di tengah tantangan

zaman modern.

Daftar Pustaka
Al-Attas, S. M. N. (1977). Islam dalam sejarah dan kebudayaan Melayu. Bandung: Mizan.

Al-Attas, S. M. N. (1992). Konsep pendidikan dalam Islam. Bandung: Mizan.
Al-Attas, S. M. N. (2011). Islam dan sekularisme. Bandung: Pimpin.

Badaruddin, K. (2009). Filsafat pendidikan Islam: Analisis pemikiran Prof. Dr. Syed
Muhammad Naquib al-Attas. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Daud, W. M. N. W. (2003). Filsafat dan praktik pendidikan Islam Syed M. Naquib al-Attas.
Bandung: Mizan.

Jalaluddin. (2017). Filsafat Pendidikan Islam dari Zaman ke Zaman. Jakarta: Rajawali
Press.

Kuntowijoyo. (2018). Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana.
Nata, A. (2016). IImu Pendidikan Islam. Jakarta: Prenadamedia Group.

Qamar, M. (2005). Epistemologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional hingga Metode
Kritik. Jakarta: Erlangga.

Sugiyono. (2020). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta.

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

33


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

E d u p reneur: Jurnal Pendidikan dan Ekonomi

Jurnal Program Pascasarjana UNIA Prenduan Sumenep

. : : : Jurnal Pendidikandan Ekonomi
https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/ CHUIQRALC LA LLE LU
E-ISSN, 2987-1166 Vol. 2 No. 2 Desember 2024

Edupreneur

Tafsir, A. (2015). IImu Pendidikan Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Moh. Hamzah, Legasi Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

34


https://ejournal.unia.ac.id/index.php/edupreneur/

