FAKTA

Jurnal Pendidikan Agama Islam

Vol. 5, No. 2, Juli-Desember 2025

ISSN: 2774-9118 (Print); 2775-0906 (online)
http://ejournal.unia.ac.id/index.php/fakta

Integrasi Nilai Keislaman,
Kemuhammadiyahan, dan Kearifan Lokal:
Telaah Pustaka Model Pendidikan Holistik

Moh Nasir?, Ishomuddin?
Universitas Muhammadiyah Malang
Imohnasir@webmail.umm.ac.id, 2ummishom@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini merumuskan model konseptual pendidikan holistik melalui
integrasi sinergis nilai Keislaman, Kemuhammadiyahan, dan Kearifan Lokal.
Latar belakangnya adalah dikotomi antara pendidikan keagamaan yang kurang
kontekstual dan tergerusnya nilai lokal, serta belum adanya sintesis
komprehensif ketiga pilar tersebut. Dengan metode telaah pustaka sistematis,
penelitian ini menganalisis literatur untuk membangun model integratif.
Hasilnya adalah Model Konseptual Pendidikan Holistik Integratif Trilogi Nilai.
Fondasi model ini adalah landasan Teo-Aksiologis, sintesis dari nilai Keislaman
(sebagai fondasi etis-transendental) dan Kemuhammadiyahan (sebagai
paradigma pembaruan/tajdid). Di atasnya berdiri empat pilar Kearifan
Lokal (kosmologi-etika, ekologi, ekspresi simbolik, dan teknologi lokal) sebagai
medium kontekstual-sosiologis. Relasi ketiganya bersifat simbiotik-organik:
fondasi teo-aksiologis menjadi kerangka penyaring (filtering framework) yang
kritis bagi kearifan lokal, sementara kearifan lokal berperan sebagai
laboratorium aplikasi yang membumikan nilai universal. Dialektika ini terjadi
dalam Ruang Belajar Kontekstual untuk mencapai tujuan pembentukan Insan
Berkembang Utuh. Implikasi praktis model ini bersifat transformatif,
menuntut: (1) pergeseran kurikulum menjadi konteks dan masalah-centric, (2)
perubahan peran guru menjadi fasilitator integrasi dan praktisi etnopedagogi,
serta (3) redefinisi lingkungan belajar menjadi pusat pembelajaran berbasis
komunitas. Sebagai kajian konseptual, penelitian ini merekomendasikan studi
lanjutan  berupa pengembangan dan uji coba empiris untuk
mentransformasikan kerangka teoretis ini menjadi model operasional yang
aplikatif di berbagai setting sekolah Muhammadiyah.

Kata Kunci: Pendidikan Holistik, Integrasi Nilai, Model Konseptual

Abstract:
This study formulates a conceptual model of holistic education through the
synergistic integration of Islamic, Muhammadiyah, and Local Wisdom values.
The background is the dichotomy between religious education that lacks


mailto:mohnasir@webmail.umm.ac.id
mailto:ummishom@gmail.com

contextualization and the erosion of local values, and the absence of a
comprehensive synthesis of these three pillars. Using a systematic literature
review, this study analyzes the literature to build an integrative model. The
result is the Trilogy of Values Integrative Holistic Education Conceptual Model.
The foundation of this model is the Theo-Axiological foundation, a synthesis of
Islamic values (as an ethical-transcendental foundation) and Muhammadiyah
values (as a renewal/tajdid paradigm). Above it stand the four pillars of Local
Wisdom (cosmology-ethics, ecology, symbolic expression, and local technology)
as a contextual-sociological medium. The relationship between the three is
symbiotic-organic: the theo-axiological foundation serves as a critical filtering
framework for local wisdom, while local wisdom acts as an application
laboratory that grounds universal values. This dialectic occurs in the Contextual
Learning Space to achieve the goal of forming a Whole Developing Person. The
practical implications of this model are transformative, demanding: (1) a shift in
the curriculum to become context and problem-centric, (2) a change in the
teacher's role to become a facilitator of integration and an ethnopedagogy
practitioner, and (3) a redefinition of the learning environment into a
community-based learning center. As a conceptual study, this research
recommends further development and empirical testing to transform this
theoretical framework into an operational model applicable across various
Muhammadiyah school settings.

Keywords : Holistic Education, Value Integration, Conceptual Model

PENDAHULUAN

unia pendidikan Islam di Indonesia menghadapi tantangan dikotomi

antara penguatan identitas keagamaan dan respons terhadap lokalitas.

Fenomena globalisasi seringkali mengikis nilai-nilai lokal, sementara
pendidikan keagamaan terkadang terjebak pada pendekatan yang kurang kontekstual. Data
UNESCO menunjukkan bahwa pendidikan yang mengabaikan kearifan lokal berisiko
menyebabkan cultural disconnection.! Di sisi lain, penelitian Fadhli mengungkap bahwa
sekolah Muhammadiyah memiliki potensi besar sebagai laboratorium integrasi nilai.2 Ahli
pendidikan, Nizar, menegaskan bahwa integrasi keislaman, kemuhammadiyahan, dan kearifan
lokal merupakan keniscayaan untuk membentuk profil pelajar Pancasila yang utuh.?

Pentingnya penelitian ini terletak pada upaya merumuskan model pendidikan yang holistik,

L UNESCO, UNESCO Roadmap for Implementing the Global Action Programme on Education for
Sustainable Development (UNESCO Publishing, 2014).

2 Mohammad Fadhli, “Potensi Sekolah Muhammadiyah sebagai Model Pendidikan Integratif di
Era Masyarakat 5.0,” Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2020): 145-162.

3 samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam: Pendekatan Historis dan Praktis (Jakarta: Kencana,
2018).



relevan dengan konteks Indonesia yang majemuk, dan mampu menjawab tantangan
pembentukan karakter di era disrupsi.

Sejumlah peneliti telah membahas topik terkait. Misalnya, Ma'arif menganalisis nilai
Kemuhammadiyahan dalam pendidikan karakter, namun kurang menyentuh aspek integrasi
dengan kearifan lokal yang spesifik.* Penelitian Anwar fokus pada implementasi kearifan lokal
Sunda di sekolah, tetapi belum mengaitkannya secara sistematis dengan kerangka nilai
keislaman dan Kemuhammadiyahan.> Sementara itu, Hamami mengeksplorasi pendidikan
holistik berbasis Islam, namun kerangka konseptual yang dibangun belum secara operasional
mengintegrasikan ketiga pilar secara bersamaan.® Kekurangan utama dari penelitian-
penelitian terdahulu adalah belum adanya sintesis komprehensif yang secara khusus dan
sistematis menggabungkan nilai keislaman universal, prinsip tajdid Kemuhammadiyahan, dan
kearifan lokal yang partikular dalam sebuah model pendidikan holistik berbasis telaah pustaka
yang mendalam.

Penelitian ini secara langsung merespons celah akademik tersebut dengan
melakukan telaah pustaka sistematis (systematic literature review) yang berfokus pada
integrasi trilogi nilai tersebut. Berbeda dengan penelitian sebelumnya yang sering kali parsial,
studi ini secara sengaja dan metodologis menyatukan ketiga domain tersebut sebagai satu
kesatuan sistemik dalam kerangka pendidikan holistik. Dengan pendekatan ini, penelitian
berusaha membangun sebuah model konseptual integratif yang koheren, di mana nilai
keislaman menjadi fondasi etis-teologis, Kemuhammadiyahan menjadi paradigma
operasional-metodologis, dan kearifan lokal menjadi medium kontekstual-sosiologis. Sintesis
ini diharapkan dapat menghasilkan peta pengetahuan (knowledge mapping) yang lebih utuh
dan kerangka acuan yang aplikatif bagi pengembangan kurikulum dan praktik pembelajaran di
lembaga pendidikan, khususnya yang bernaungan Muhammadiyah.

Tujuan khusus penelitian ini adalah: Pertama, mengidentifikasi dan menganalisis
konsep-konsep kunci, prinsip, dan dimensi dari nilai keislaman, Kemuhammadiyahan, dan
kearifan lokal yang relevan dengan pendidikan holistik melalui penelusuran literatur ilmiah
terkini. Kedua, mengeksplorasi dan mensistematisasi bentuk-bentuk, strategi, dan pola

integrasi ketiga pilar nilai tersebut dalam konteks pendidikan yang telah diimplementasikan

4 Muhammad Anas Ma’arif, “Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Kemuhammadiyahan,”
Suara Muhammadiyah 104, no. 5 (2019): 28-31.

5> Syaiful Anwar, Implementasi Nilai Kearifan Lokal Sunda dalam Pembentukan Karakter Siswa
di SMA Kabupaten Bandung (Tesis tidak dipublikasikan, Universitas Pendidikan Indonesia, 2021).

& Thohir Hamami, “Konsep Pendidikan Holistik dalam Perspektif Islam,” Jurnal Studi Islam 15,
no. 1 (2020): 78-95.



atau diusulkan dalam berbagai temuan penelitian terdahulu. Ketiga, merumuskan sebuah
kerangka model konseptual pendidikan holistik yang integratif berdasarkan sintesis dari
temuan telaah pustaka, yang dapat dijadikan dasar pengembangan model lebih lanjut atau
acuan kebijakan pendidikan.

Penelitian ini berangkat dari argumentasi utama bahwa integrasi sinergis antara nilai
keislaman (sebagai fondasi universal), Kemuhammadiyahan (sebagai kerangka pemikiran dan
amal tajdid), dan kearifan lokal (sebagai konteks sosiokultural) akan menghasilkan sebuah
model konseptual pendidikan holistik yang lebih relevan, kontekstual, dan efektif dalam
membangun insan berkemajuan yang tidak tercerabut dari akar budaya dan keimanannya.
Argumen ini didasarkan pada pemikiran bahwa pendidikan yang holistik harus merespons
kompleksitas kehidupan.’Dan Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin memerlukan artikulasi yang
kontekstual.® Prinsip al-Muhafadzah ‘ala al-gadim al-shalih wa al-akhdzu bi al-jadid al-aslah
dalam Muhammadiyah sejalan dengan semangat memadukan warisan nilai lokal yang positif
dengan pembaruan.® Model integratif ini mampu mengatasi keterpisahan antara dimensi

transendental, sosial, dan kultural dalam pendidikan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research) atau studi dokumen analitis. Tipe riset yang dilakukan
adalah kajian  konseptual (conceptual review) dan analisis konten (content
analysis) terhadap sumber-sumber teks untuk mensintesis suatu kerangka pemikiran
yang koheren.l® Mengingat karakter kajiannya, data yang digunakan sepenuhnya
adalah data sekunder. Data sekunder ini terdiri dari dokumen-dokumen tertulis yang
sudah dipublikasikan dan tidak dikumpulkan secara langsung oleh peneliti dari
lapangan. Data primer yang umumnya berasal dari wawancara, observasi, atau
kuesioner tidak digunakan dalam tahap penelitian telaah pustaka ini. Data sekunder

dipilih karena sifatnya yang kaya dengan argumen, interpretasi, dan konstruksi

7 Rudi Salam, “Pendidikan Holistik: Konsep dan Implementasi dalam Sistem Pendidikan
Nasional,” Jurnal IImu Pendidikan 27, no. 1 (2021): 1-10.

8 Tarig Ramadan, Islam: The Essentials (London: Pelican Books, 2017).

9 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the Land
of Prophecy (Albany: State University of New York Press, 2020).

10 John W. Creswell dan Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing
Among Five Approaches, ed. ke-4 (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018).



teoretis yang telah melalui proses validasi komunitas akademik, sehingga sangat

sesuai untuk tujuan membangun argumentasi filosofis dan model konseptual.

HASIL PENELITIAN

Berdasarkan telaah pustaka sistematis terhadap sumber utama, penelitian ini
berhasil mengonstruksi sebuah bangunan pengetahuan yang koheren melalui tiga temuan
konseptual yang saling berjalin. Temuan pertama mengungkap bahwa hakikat pendidikan
holistik, dengan prinsip interconnectedness, harus diredefinisi melampaui penyatuan aspek
internal diri peserta didik. Prinsip keterhubungan ini secara fundamental juga berlaku pada
relasi antar sumber epistemik.!* Pendidikan holistik yang autentik tidak bersifat akomodatif-
instrumental sekadar menambahkan muatan agama atau budaya ke dalam kurikulum baku
melainkan harus bersifat inklusif-transformatif. la dituntut untuk mampu mengakomodasi,
mendialogkan, dan pada akhirnya mentransformasikan nilai-nilai dari berbagai tradisi
pengetahuan (wahyu, pemikiran pembaruan, dan kearifan komunitas) ke dalam suatu
kerangka paradigmatik yang baru dan koheren. Temuan ini menjadi lensa kritis yang
menyoroti kelemahan praktik integrasi yang bersifat mekanis dan terpisah-pisah.

Temuan kedua memperdalam analisis dengan mengonfirmasi adanya stratifikasi
nilai dalam sumber Islam dan Muhammadiyah. Nilai Keislaman yang bersumber dari wahyu
berfungsi sebagai grand theory: kerangka universal dan transenden yang memberikan fondasi
ontologis (hakikat manusia sebagai khalifah) dan aksiologis tertinggi. Sementara itu, Nilai
Kemuhammadiyahan berperan sebagai middle-range theory yang melakukan kontekstualisasi
historis-operasional terhadap universalitas tersebut.!> Melalui prinsip tajdid (pembaruan) dan
orientasi amal sosial terorganisir, ia menerjemahkan nilai Islam menjadi paradigma berpikir
kritis, etos ijtihad, dan agenda transformasi sosial yang konkret. Sintesis kedua lapisan nilai ini
melahirkan fondasi pendidikan yang disebut "Teo-Aksiologis", sebuah landasan yang secara
inheren menghubungkan dimensi teologis-keyakinan (tauhid) dengan imperatif aksi etis untuk
keadilan dan kemaslahatan (maslahah ‘ammah). Fondasi ini mencegah pendidikan terjatuh
pada spiritualisme yang pasif atau aktivisme yang kehilangan kompas moral transenden.

Temuan ketiga mendekonstruksi pemahaman simplistik tentang kearifan lokal.

Kearifan lokal bukan sekadar kumpulan tradisi atau konten muatan lokal, melainkan

11 John P. Miller, The Holistic Curriculum, ed. ke-3 (Toronto: University of Toronto Press, 2019).
12 Abdul Munir Mulkhan, Pemikiran KH. Ahmad Dahlan dan Muhammadiyah dalam Perspektif
Perubahan Sosial (Jakarta: Bumi Aksara, 2010).



sebuah epistemologi kontekstual yang hidup.'* Keempat domainnya kosmologi-etika, ekologi,
ekspresi simbolik, dan teknologi local memiliki potensi pedagogis yang intrinsik. Sebagai
contoh, domain ekspresi simbolik (seperti wayang atau cerita rakyat) menawarkan metode
pembelajaran naratif dan metaforis yang ampuh untuk menginternalisasi nilai-nilai kompleks.
Sementara itu, domain ekologi (seperti sistem subak di Bali) merupakan prototipe nyata dari
pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) dan pemahaman sistem yang
kompleks, sekaligus mengajarkan etika lingkungan yang terintegrasi dengan ritual dan tata
kelola sosial. Dengan demikian, kearifan lokal berfungsi ganda: sebagai medium
kontekstualisasiyang ~ membumikan  nilai  universal, sekaligus sebagai repertoar
metodologis yang kaya untuk pembelajaran holistik.

Ketiga temuan tersebut kemudian disintesiskan ke dalam sebuah Model Konseptual
Pendidikan Holistik Integratif Trilogi Nilai, yang divisualisasikan sebagai sebuah bangunan
pendidikan. Fondasi bangunan ini adalah landasan Teo-Aksiologis hasil sintesis nilai Keislaman
dan Kemuhammadiyahan. Di atasnya berdiri empat pilar kokoh yang merupakan domain
kearifan lokal. Pilar-pilar ini berfungsi sebagai penopang struktural dan sekaligus jembatan
yang menghubungkan fondasi nilai universal dengan realitas sosio-kultural yang partikular dan
spesifik. Atap yang memayungi seluruh struktur adalah tujuan akhir: Pendidikan Holistik yang
bertujuan membentuk Insan Berkembang Utuh (the whole developing person), yaitu individu
yang memadukan keimanan, akhlak mulia, semangat berkemajuan, penguasaan ilmu, dan
kecintaan pada budaya bangsanya secara integratif. Ruang yang terbentuk di dalam bangunan
ini adalah Ruang Belajar Kontekstual, tempat di mana dialektika dinamis antara fondasi teo-
aksiologis dan pilar-pilar kearifan lokal terjadi melalui proses pedagogis yang hidup.

Model ini merepresentasikan integrasi organik-simbiotik, bukan penjumlahan
mekanis. Fondasi Teo-Aksiologis berfungsi sebagai filtering framework yang kritis dan dinamis,
menyediakan prinsip tajdid dan maslahah untuk mengevaluasi, memilih, dan mentransformasi
unsur-unsur kearifan lokal yang akan diintegrasikan. Sebaliknya, keempat domain kearifan
lokal menjadi laboratorium aplikasi yang menguji keuniversalan dan relevansi nilai-nilai Islam
dan Kemuhammadiyahan dalam konteks konkret, sekaligus memperkaya ekspresinya. Proses
timbal balik ini di mana wahyu dan pemikiran pembaruan membimbing interpretasi budaya,
dan budaya memberi bentuk kongkrit serta konteks pada nilai-nilai universal terjadi secara

dinamis di dalam Ruang Belajar Kontekstual. Dengan demikian, pendidikan holistik terwujud

13 A. Sonny Keraf, Filsafat Lingkungan Hidup: Alam sebagai Sebuah Sistem Kehidupan
(Yogyakarta: Kanisius, 2014).



bukan sebagai konsep abstrak, melainkan sebagai praktik hidup dari dialektika yang terus-
menerus antara yang universal dan yang partikular, antara teks wahyu dan konteks budaya,

antara iman dan akal, serta antara individu dan komunitas.

PEMBAHASAN
Relasi Simbiosis dan Implikasi Praktis

Model yang dikonstruksi mengungkap bahwa integrasi yang dihasilkan bersifat
organik-simbiotik, bukan mekanistik atau sekadar add-on. Relasi ini menggambarkan sebuah
ekosistem pengetahuan dinamis di mana ketiga pilar nilai saling membentuk dan
memperkaya, mencerminkan prinsip interconnectedness yang menjadi jiwa pendidikan
holistik. %Landasan Teo-Aksiologis, yang merupakan sintesis nilai Keislaman dan
Kemuhammadiyahan, berfungsi sebagai filtering framework yang aktif. Prinsip-prinsip inti
seperti tajdid (pembaruan yang kritis), maslahah (kemaslahatan umum), dan tauhid yang
menekankan keadilan, menjadi kriteria evaluatif untuk menyaring, mengadaptasi, atau
mentransformasikan unsur-unsur kearifan lokal. Proses ini sejalan dengan paradigma al-
Muhafadzah ‘ala al-gadim al-shalih wa al-akhdzu bi al-jadid al-aslah (memelihara yang lama
yang baik dan mengambil yang baru yang lebih baik) dalam Muhammadiyah.’® Misalnya,
praktik ritual tertentu dalam budaya lokal dapat direinterpretasi atau difokuskan pada
dimensi sosial dan etikanya agar selaras dengan prinsip tauhid, sesuai dengan semangat
pemurnian (purification) yang menjadi salah satu karakter gerakan.'® Proses ini bukan
penghancuran budaya, melainkan penyaringan konstruktif yang menghormati esensi sambil
mengoptimalkan potensi edukatifnya bagi pembentukan karakter.

Sebaliknya, kearifan lokal berperan sebagai laboratorium aplikasi kontekstual yang
vital, sebagaimana ia dipahami sebagai cara mengetahui (way of knowing) yang unik.'’
Keempat domainnya kosmologi-etika, ekologi, ekspresi simbolik, dan teknologi local menjadi
ruang empiris di mana prinsip-prinsip universal Islam dan etos Kemuhammadiyahan diuiji,
dipertajam, dan dibumikan. Nilai Islam tentang pelestarian lingkungan (hifzh al-bi’ah) dan etos

kerja keras serta organisasi Muhammadiyah menemukan bentuknya yang nyata dan mudah

14 John P. Miller, The Holistic Curriculum, ed. ke-3 (Toronto: University of Toronto Press, 2019).

15 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the
Land of Prophecy (Albany: State University of New York Press, 2020).

16 Haedar Nashir, Muhammadiyah: Gerakan Pembaruan (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah,
2019).

17 A. Sonny Keraf, Filsafat Lingkungan Hidup: Alam sebagai Sebuah Sistem Kehidupan
(Yogyakarta: Kanisius, 2014).



dipahami melalui kearifan sistem subak di Bali, yang menggabungkan teknik irigasi presisi,
kerja kolektif, dan nilai spiritual. Dengan demikian, kearifan lokal memberikan “tubuh” atau
manifestasi kongkrit pada “ruh” nilai-nilai universal, menjadikannya hidup, relevan, dan
emosional bagi peserta didik, sekaligus membangun sense of belonging dan cultural
resilience.’® Proses dua arah ini penyaringan kritis dari atas dan pembumian kontekstual dari
bawah terjadi secara terus-menerus di dalam Ruang Belajar Kontekstual.

Ruang Belajar Kontekstual inilah yang menjadi jantung dari model integratif ini,
sekaligus perwujudan nyata dari prinsip interconnectedness dalam pendidikan holistic.?® Di
ruang ini, pembelajaran tidak didikte oleh sekat-sekat disiplin ilmu atau sumber nilai yang
kaku. Sebaliknya, ia dirancang sebagai sebuah penyelidikan tematik dan problematis terhadap
isu-isu kehidupan riil yang dihadapi komunitas lokal. Sebuah tema seperti “Menjaga
Keseimbangan Sungai” dapat dieksplorasi dengan membaca ayat-ayat Al-Qur'an tentang
tanggung jawab manusia sebagai khalifah (landasan teo-aksiologis), mempelajari kearifan
lokal masyarakat riverside dalam mengelola sungai secara berkelanjutan (domain ekologi),
serta mendorong proyek sosial pembersihan sungai yang terorganisir melalui lembaga
Muhammadiyah setempat (etos Kemuhammadiyahan). Pendidikan holistik pun terwujud
bukan sebagai konsep abstrak, tetapi sebagai pengalaman langsung dalam mendialektikakan
nilai universal dengan partikularitas konteks, yang merupakan esensi dari pendidikan yang
relevan dan transformatif.?

Implikasi praktis model ini sangat signifikan terhadap kurikulum dan pedagogi.
Pertama, kurikulum harus mengalami pergeseran paradigma dari subjek-
centric menjadi konteks dan masalah-centric. Desainnya dimulai dari identifikasi tema-tema
besar yang kontekstual (berbasis potensi, isu, dan masalah lokal), lalu ketiga pilar nilai dirajut
untuk memberikan perspektif yang multidimensional terhadap tema tersebut. Pendekatan ini
sejalan dengan tuntutan kurikulum yang terintegrasi dan berbasis kompetensi abad 21.
Kedua, peran guru berubah secara fundamental dari penyampai informasi menjadi fasilitator
integrasi dan penjembatan nilai. Guru dituntut menguasai kompetensi ethnopedagogy, yakni

kemampuan untuk mengidentifikasi, memahami, dan memanfaatkan kearifan lokal setempat

18 Undang Undang, Ahmad Rosyid, dan Aan Hasanah, “Integrasi Kearifan Lokal dalam
Pendidikan Karakter di Sekolah,” Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan 19, no. 1
(2021): 1-14, https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857

19 Ron Miller Forbes, Holistic Education: An Analysis of Its Ideas and Nature (Brandon, VT:
Foundation for Educational Renewal, 2003).

20 Rudi Salam, “Pendidikan Holistik: Konsep dan Implementasi dalam Sistem Pendidikan
Nasional,” Jurnal IImu Pendidikan 27, no. 1 (2021): 1-10.



https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857

sebagai alat dan bahan belajar yang sahih sambil tetap mengarahkannya dengan kompas teo-
aksiologis yang kritis dan dinamis.??

Akhirnya, model ini menuntut redefinisi lingkungan belajar. Sekolah harus membuka
diri menjadi community-based learning center yang permeabel. Dinding kelas menjadi
transparan; pembelajaran terjadi di sawah, di bengkel kerajinan, di sungai, atau di balai adat.
Para petani, tukang, dan sesepuh masyarakat dilibatkan sebagai narasumber dan coteacher.
Dengan cara ini, sekolah tidak lagi menjadi menara gading yang terpisah dari masyarakat,
melainkan menjadi simpul kebudayaan dan agen perubahan (change agent) yang aktif
merawat dan mentransformasikan nilai-nilai lokal dengan panduan etis-spiritual yang kuat
dari Islam dan Muhammadiyah, sehingga benar-benar mampu membentuk Insan Berkembang

Utuh yang membumi dan berkemajuan.

Implikasi terhadap Pengembangan Kurikulum dan Praktik Pedagogis

Model konseptual integratif yang telah dikonstruksi tidak hanya berhenti pada
tataran filosofis, melainkan memiliki konsekuensi operasional yang signifikan terhadap desain
kurikulum dan praksis pedagogis dalam sistem pendidikan. Implikasi paling fundamental
adalah perlunya pergeseran paradigma kurikulum dari yang bersifat subjek-centric dan
terfragmentasi, menuju pendekatan konteks dan masalah-centric yang holistik.?? Dalam
kerangka baru ini, kurikulum tidak lagi disusun sebagai kumpulan mata pelajaran yang
terisolasi, melainkan dirancang berdasarkan tema-tema kehidupan yang otentik dan relevan
dengan realitas lokalitas peserta didik. Tema seperti “Merawat Sungai dan Lingkungan
Sekitar” atau “Kearifan Pangan Lokal dan Kedaulatan Ekonomi” menjadi poros pembelajaran.
Tema-tema ini kemudian dieksplorasi secara multidimensional dengan merajut tiga pilar nilai:
dianalisis melalui lensa keadilan ekologis dalam Islam (teo-aksiologis), dikaji melalui kearifan
lokal pengelolaan sumber daya air atau pertanian, dan direspons dengan proyek sosial
terorganisir ala Muhammadiyah. Pendekatan ini menuntut adanya kurikulum tematik
integratif yang luwes, memungkinkan peserta didik melihat suatu masalah dari perspektif
agama, budaya, sains, dan sosial secara simultan.

Perubahan paradigma kurikulum ini secara langsung mentransformasi peran dan
kompetensi guru. Guru tidak lagi menjadi satu-satunya sumber informasi (sage on the stage),

tetapi berperan sebagai fasilitator integrasi dan penjembatan nilai (bridge of values). Untuk

21 Undang Undang, Ahmad Rosyid, dan Aan Hasanah, “Integrasi Kearifan Lokal dalam
Pendidikan Karakter di Sekolah,” Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan 19, no. 1
(2021): 1-14, https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857.

22 John P. Miller, The Holistic Curriculum, ed. ke-3 (Toronto: University of Toronto Press, 2019).



https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857

peran yang kompleks ini, guru dituntut menguasai kompetensi multidimensi. Di satu sisi, guru
harus memiliki pemahaman yang mendalam dan kontekstual terhadap nilai-nilai Keislaman
dan Kemuhammadiyahan, termasuk kemampuan melakukan ijtihad sederhana untuk
merespons isu kontemporer.

Di sisi lain, guru harus menguasai etnopedagogi (ethnopedagogy), yaitu kemampuan
untuk mengidentifikasi, memahami, dan memanfaatkan kearifan lokal setempat baik yang
berbentuk cerita rakyat, peribahasa, teknologi tradisional, maupun praktik sosial sebagai alat
dan konteks belajar yang sahih dan penuh makna.?® Guru menjadi kurator budaya yang
cerdas, memilih dan menyajikan kearifan lokal dengan bimbingan kerangka teo-aksiologis.

Implikasi lebih lanjut terletak pada pemilihan dan penerapan metode pembelajaran.
Metode konvensional yang berpusat pada ceramah dan hafalan menjadi tidak memadai.
Sebaliknya, model ini menghendaki metode yang mampu mengaktivasi keempat domain
kearifan lokal sebagai media belajar. Untuk domain ekologi dan teknologi lokal,
metode pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) dan pembelajaran berbasis
tempat (place-based learning) menjadi sangat tepat. Siswa dapat terlibat dalam proyek nyata
seperti merancang sistem pengelolaan sampah berbasis kearifan lokal atau memetakan
tanaman obat di sekitar sekolah. Untuk domain ekspresi simbolik dan naratif, metode studi
naratif dan pendekatan estetika dapat digunakan, misalnya dengan menganalisis nilai filosofis
dalam cerita rakyat, wayang, atau seni ukir tradisional.

Sementara itu, untuk domain kosmologi dan etika sosial, metode diskusi nilai (values
clarification), bermain peran (role-play), dan refleksi kritis menjadi instrumen yang efektif
untuk mengeksplorasi pandangan dunia lokal dan menghubungkannya dengan sistem nilai
Islam. Pendekatan inkuiri sosial juga relevan untuk menyelidiki isu-isu seperti perubahan
fungsi lahan adat dan menganalisisnya dengan prinsip keadilan (‘adl) dalam Islam. Metode-
metode ini tidak hanya mentransfer pengetahuan, tetapi lebih penting lagi, melatih
keterampilan berpikir kompleks, empati, dan kolaborasi aspek-aspek kunci dari pendidikan
holistik.>*

Lebih jauh, model ini menuntut redefinisi mendasar terhadap lingkungan belajar.

Sekolah harus keluar dari konsep sekolah sebagai benteng (school as a fortress) yang tertutup,

2 Undang Undang, Ahmad Rosyid, dan Aan Hasanah, “Integrasi Kearifan Lokal dalam
Pendidikan Karakter di Sekolah,” Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan 19, no. 1
(2021): 1-14, https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857.

24 Ron Miller Forbes, Holistic Education: An Analysis of Its Ideas and Nature (Brandon, VT:
Foundation for Educational Renewal, 2003).

10


https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857

menuju konsep sekolah sebagai pusat pembelajaran berbasis komunitas (community-based
learning center) yang permeabel. Dinding-dinding kelas menjadi “transparan”, dan
pembelajaran dapat serta harus terjadi di berbagai locus pengetahuan di masyarakat. Sawah,
sungai, hutan adat, bengkel kerajinan, pasar tradisional, dan balai pertemuan adat menjadi
ruang kelas yang sesungguhnya. Lingkungan fisik, sosial, dan budaya masyarakat bukan lagi
sekadar objek kajian dari jauh, tetapi menjadi sumber belajar primer yang hidup dan
kontekstual.

Konsekuensi  logis dari terbukanya lingkungan belajar ini  adalah
perlunya keterlibatan masyarakat yang sistematis dan setara. Para petani, nelayan, pengrajin,
sesepuh adat, dan tokoh masyarakat perlu dilibatkan secara aktif bukan sebagai objek studi,
melainkan sebagai narasumber ahli, mitra guru (co-teacher), dan bahkan
sebagai penilai dalam proses pembelajaran. Kolaborasi ini akan mengembalikan otoritas
pengetahuan kepada pemiliknya, sekaligus memperkuat ikatan emosional dan tanggung
jawab sosial peserta didik terhadap komunitasnya. Sekolah dengan demikian berubah
menjadi simpul kebudayaan (cultural node) yang aktif merawat, mendialogkan, dan
mentransformasikan warisan lokal dengan panduan nilai yang konstruktif.

Terakhir, implikasi serius dari model ini adalah tuntutan untuk
mengembangkan sistem penilaian yang otentik dan holistik. Penilaian tidak boleh lagi hanya
mengukur capaian kognitif pada akhir periode. Sistem penilaian harus mampu menangkap
perkembangan peserta didik dalam seluruh domain yang dituju: aspek spiritual-keimanan,
pemahaman nilai dan karakter, penguasaan pengetahuan kontekstual, keterampilan berpikir
kritis-kreatif, serta kompetensi sosial dan praksis. Teknik penilaian seperti portofolio, penilaian
proyek, observasi partisipatif, jurnal reflektif, dan penilaian diri menjadi lebih relevan untuk
mengukur proses integrasi nilai dan pembentukan insan utuh yang menjadi tujuan akhir

model pendidikan holistik integratif ini.

Menjawab Tantangan dan Keterbatasan

Model konseptual Pendidikan Holistik Integratif Trilogi Nilai yang telah dikonstruksi
secara teoretis memberikan respons langsung terhadap tantangan dikotomi keilmuan dan
keterputusan kultural (cultural disconnection) yang mengemuka dalam dunia pendidikan
Indonesia. Dengan menempatkan kearifan lokal bukan sebagai pelengkap, melainkan
sebagai pilar struktural yang setara, model ini berfungsi sebagai benteng kultural yang
strategis. la secara proaktif mengantisipasi proses pengikisan nilai-nilai lokal oleh arus

globalisasi homogen vyang seringkali tidak sensitif konteks, sekaligus memitigasi

11



ancaman rootlessness atau ketercerabutan identitas kultural peserta didik.2*> Posisi struktural
ini menjamin bahwa dimensi lokalitas mendapat porsi dan perhatian yang sistematis dalam
arsitektur pendidikan, bukan sekadar menjadi selipan atau kegiatan insidental.

Di sisi lain, dengan meneguhkan sintesis nilai Keislaman dan Kemuhammadiyahan
sebagai fondasi teo-aksiologis yang evaluatif, model ini menawarkan koreksi terhadap
kecenderungan pendidikan keagamaan yang terlalu tekstual dan kurang kontekstual. Fondasi
ini berperan sebagai kompas moral dan kerangka kritis yang dinamis, memastikan bahwa
pembumian nilai melalui kearifan lokal tidak terjatuh pada relativisme kultural yang tanpa
batas atau romantisme tradisi yang tidak kritis. Prinsip tajdid dan maslahah dari
Muhammadiyah menyediakan alat untuk menyaring dan mentransformasikan praktik budaya,
sehingga agama tidak menjadi beku dan budaya tidak diam tanpa arah pembaruan. Dengan
demikian, model ini menjawab masalah dikotomi dengan menunjukkan jalan simbiosis kreatif,
bukan pertentangan, antara universalitas wahyu dan partikularitas budaya.?®

Namun, sebagai hasil dari studi telaah pustaka yang mendalam, penelitian ini
dengan rendah hati menyadari sejumlah keterbatasan intrinsik. Yang paling utama, model
yang dihasilkan masih bersifat konseptual-teoretis. la merupakan konstruksi logis yang
dibangun dari dialektika teks-teks akademik, belum diuji ketangguhan dan kelayakannya
(feasibility) dalam medan praksis pendidikan yang nyata, kompleks, dan sarat dengan
dinamika sosio-kultural yang unik. Validitas model ini masih terbatas pada koherensi internal
dan dukungan literatur, belum pada efektivitasnya dalam mengubah praktik dan hasil belajar
di ruang kelas yang sesungguhnya.

Oleh karena itu, tahap krusial berikutnya yang menjadi agenda riset lanjutan adalah
melakukan studi pengembangan dan uji coba empiris yang komprehensif. Penelitian Research
and Development (R&D) menjadi sebuah keniscayaan untuk mentransformasikan kerangka
konseptual yang masih “mentah” ini menjadi suatu model operasional yang siap pakai. Proses
pengembangan ini harus menghasilkan prototipe yang lengkap, mencakup: (1) silabus tematik
integratif untuk berbagai jenjang pendidikan, (2) Rencana Pelaksanaan Pembelajaran
(RPP) beserta perangkat ajar yang konkret, (3) bahan ajar dan media pembelajaran yang
memadukan ketiga pilar nilai, serta (4) instrumen penilaian otentik yang mampu mengukur

capaian holistik peserta didik, baik aspek kognitif, afektif, spiritual, maupun psikomotorik.

25 UNESCO, UNESCO Roadmap for Implementing the Global Action Programme on Education
for Sustainable Development (Paris: UNESCO Publishing, 2014).

26 Haedar Nashir, Muhammadiyah: Gerakan Pembaruan (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah,
2019).

12



Uji coba model operasional ini perlu dilakukan dalam setting sekolah
Muhammadiyah yang beragam konteks lokalnya. Penting untuk menguji model di sekolah
perkotaan, pedesaan, pesisi, dan daerah tertinggal, serta di berbagai suku bangsa. Uji coba
lintas konteks ini akan mengungkap fleksibilitas, tantangan adaptasi, dan faktor-faktor
pendukung serta penghambat implementasi model. Data empiris dari uji coba ini sangat
berharga untuk melakukan revisi dan penyempurnaan model agar benar-
benar grounded dalam realitas pendidikan Indonesia yang majemuk.

Selain uji empiris, proses validasi eksternal yang melibatkan multipihak juga mutlak
diperlukan. Validasi harus diperoleh dari pakar pendidikan Islam dan kurikulum, ahli
antropologi budaya dan kearifan lokal, pengurus dan praktisi pendidikan Muhammadiyah,
serta tokoh masyarakat dan pemangku adat dari komunitas lokal tempat uji coba dilakukan.
Dialog dengan para pemangku kepentingan ini akan memberikan masukan kritis dari
perspektif teoritis, kelembagaan, dan kultural, sehingga model tidak menjadi produk akademis
yang elitis, tetapi dapat diterima dan diadopsi oleh komunitas pengguna.

Pada akhirnya, keseluruhan proses pengembangan, uji coba, dan validasi ini
bertujuan untuk menyempurnakan model awal menjadi sebuah prototipe yang teruji,
terbukti, dan siap disebarluaskan. Hasil akhir yang diharapkan adalah sebuah model
pendidikan holistik integratif yang tidak hanya kokoh secara konseptual, tetapi juga aplikatif,
kontekstual, dan transformatif dalam praktik, sehingga dapat berkontribusi nyata dalam
menjawab tantangan pembentukan karakter dan identitas generasi Indonesia di era disrupsi,
sesuai dengan cita-cita profil Pelajar Pancasila.

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pengembangan model pendidikan holistik yang
kontekstual bagi Indonesia, khususnya dalam lingkungan Muhammadiyah, memerlukan
integrasi sinergis tiga pilar nilai: paradigma Pendidikan Holistik sebagai kerangka filosofis,
sintesis nilai Keislaman dan Kemuhammadiyahan sebagai fondasi teo-aksiologis, serta Kearifan
Lokal sebagai epistemologi dan medium pedagogis. Model konseptual yang dihasilkan
menggambarkan relasi simbiotis, di mana fondasi teo-aksiologis berfungsi sebagai kerangka
penyaring yang kritis terhadap kearifan lokal, sementara kearifan lokal menjadi laboratorium
aplikasi yang membumikan nilai universal. Sintesis ini secara teoretis menjawab tantangan
dikotomi ilmu, pendangkalan karakter, dan ketercerabutan kultural dalam pendidikan.

Implikasi praktis model ini bersifat transformatif, menuntut pergeseran dari

kurikulum yang berpusat pada mata pelajaran menuju pendekatan yang berpusat pada

13



konteks dan masalah lokal. Transformasi tersebut melibatkan evolusi peran guru menjadi
fasilitator integrasi dan praktisi etnopedagogi, serta pengubahan lingkungan belajar menjadi
pusat pembelajaran berbasis komunitas. Metode pembelajaran perlu mengaktivasi seluruh
domain kearifan lokal sebagai sumber belajar yang hidup, guna mewujudkan Ruang Belajar
Kontekstual sebagai tempat dialektika kreatif antar pilar nilai. Tujuan akhirnya adalah
membentuk Insan Berkembang Utuh yang beriman, berakhlak, berkemajuan, dan mencintai
budaya bangsanya. Sebagai studi telaah pustaka, penelitian ini mengakui bahwa model yang
dikonstruksi masih bersifat konseptual-teoretis, sehingga merekomendasikan penelitian
lanjutan dalam bentuk studi pengembangan dan uji coba empiris untuk mengonversi kerangka
ini menjadi model operasional yang komprehensif dan teruji efektivitasnya di berbagai setting

sekolah Muhammadiyah.

Daftar Pustaka

Anwar, Syaiful. Implementasi Nilai Kearifan Lokal Sunda dalam Pembentukan Karakter Siswa
di SMA Kabupaten Bandung. Tesis tidak dipublikasikan, Universitas Pendidikan
Indonesia, 2021.

Creswell, John W., and Cheryl N. Poth. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing
Among Five Approaches. 4th ed. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018.

Fadhli, Mohammad. “Potensi Sekolah Muhammadiyah sebagai Model Pendidikan Integratif di
Era Masyarakat 5.0.” Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2020): 145-162.

Forbes, Ron Miller. Holistic Education: An Analysis of Its Ideas and Nature. Brandon, VT:
Foundation for Educational Renewal, 2003.

Hamami, Thohir. “Konsep Pendidikan Holistik dalam Perspektif Islam.” Jurnal Studi Islam 15,
no. 1 (2020): 78-95.

Ma’arif, Muhammad Anas. “Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Kemuhammadiyahan.”
Suara Muhammadiyah 104, no. 5 (2019): 28-31.

Miller, John P. The Holistic Curriculum. 3rd ed. Toronto: University of Toronto Press, 2019.

Mulkhan, Abdul Munir. Pemikiran KH. Ahmad Dahlan dan Muhammadiyah dalam Perspektif
Perubahan Sosial. Jakarta: Bumi Aksara, 2010.

Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the Land
of Prophecy. Albany: State University of New York Press, 2020.

Nashir, Haedar. Muhammadiyah: Gerakan Pembaruan. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah,
2019.

Ramadan, Tariq. Islam: The Essentials. London: Pelican Books, 2017.

Salam, Rudi. “Pendidikan Holistik: Konsep dan Implementasi dalam Sistem Pendidikan
Nasional.” Jurnal Ilmu Pendidikan 27, no. 1 (2021): 1-10.

UNESCO. UNESCO Roadmap for Implementing the Global Action Programme on Education for
Sustainable Development. Paris: UNESCO Publishing, 2014.

14



Undang, Undang, Ahmad Rosyid, and Aan Hasanah. “Integrasi Kearifan Lokal dalam
Pendidikan Karakter di Sekolah.” Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan
Keagamaan 19, no. 1 (2021): 1-14. https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857.

15


https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857

