
Fakta 
Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Vol. 5, No. 2, Juli-Desember 2025 
ISSN: 2774-9118 (Print); 2775-0906 (online) 
http://ejournal.unia.ac.id/index.php/fakta 

   

 

 

Integrasi Nilai Keislaman, 
Kemuhammadiyahan, dan Kearifan Lokal: 
Telaah Pustaka Model Pendidikan Holistik 
 
Moh Nasir1,  Ishomuddin2 
Universitas Muhammadiyah Malang 
1mohnasir@webmail.umm.ac.id, 2ummishom@gmail.com  
 
 
Abstrak 

Penelitian ini merumuskan model konseptual pendidikan holistik melalui 
integrasi sinergis nilai Keislaman, Kemuhammadiyahan, dan Kearifan Lokal. 
Latar belakangnya adalah dikotomi antara pendidikan keagamaan yang kurang 
kontekstual dan tergerusnya nilai lokal, serta belum adanya sintesis 
komprehensif ketiga pilar tersebut. Dengan metode telaah pustaka sistematis, 
penelitian ini menganalisis literatur untuk membangun model integratif. 
Hasilnya adalah Model Konseptual Pendidikan Holistik Integratif Trilogi Nilai. 
Fondasi model ini adalah landasan Teo-Aksiologis, sintesis dari nilai Keislaman 
(sebagai fondasi etis-transendental) dan Kemuhammadiyahan (sebagai 
paradigma pembaruan/tajdid). Di atasnya berdiri empat pilar Kearifan 
Lokal (kosmologi-etika, ekologi, ekspresi simbolik, dan teknologi lokal) sebagai 
medium kontekstual-sosiologis. Relasi ketiganya bersifat simbiotik-organik: 
fondasi teo-aksiologis menjadi kerangka penyaring (filtering framework) yang 
kritis bagi kearifan lokal, sementara kearifan lokal berperan sebagai 
laboratorium aplikasi yang membumikan nilai universal. Dialektika ini terjadi 
dalam Ruang Belajar Kontekstual untuk mencapai tujuan pembentukan Insan 
Berkembang Utuh. Implikasi praktis model ini bersifat transformatif, 
menuntut: (1) pergeseran kurikulum menjadi konteks dan masalah-centric, (2) 
perubahan peran guru menjadi fasilitator integrasi dan praktisi etnopedagogi, 
serta (3) redefinisi lingkungan belajar menjadi pusat pembelajaran berbasis 
komunitas. Sebagai kajian konseptual, penelitian ini merekomendasikan studi 
lanjutan berupa pengembangan dan uji coba empiris untuk 
mentransformasikan kerangka teoretis ini menjadi model operasional yang 
aplikatif di berbagai setting sekolah Muhammadiyah. 

 
Kata Kunci: Pendidikan Holistik, Integrasi Nilai, Model Konseptual 

 
Abstract:  

This study formulates a conceptual model of holistic education through the 
synergistic integration of Islamic, Muhammadiyah, and Local Wisdom values. 
The background is the dichotomy between religious education that lacks 

mailto:mohnasir@webmail.umm.ac.id
mailto:ummishom@gmail.com


 

2 

 

contextualization and the erosion of local values, and the absence of a 
comprehensive synthesis of these three pillars. Using a systematic literature 
review, this study analyzes the literature to build an integrative model. The 
result is the Trilogy of Values Integrative Holistic Education Conceptual Model. 
The foundation of this model is the Theo-Axiological foundation, a synthesis of 
Islamic values (as an ethical-transcendental foundation) and Muhammadiyah 
values (as a renewal/tajdid paradigm). Above it stand the four pillars of Local 
Wisdom (cosmology-ethics, ecology, symbolic expression, and local technology) 
as a contextual-sociological medium. The relationship between the three is 
symbiotic-organic: the theo-axiological foundation serves as a critical filtering 
framework for local wisdom, while local wisdom acts as an application 
laboratory that grounds universal values. This dialectic occurs in the Contextual 
Learning Space to achieve the goal of forming a Whole Developing Person. The 
practical implications of this model are transformative, demanding: (1) a shift in 
the curriculum to become context and problem-centric, (2) a change in the 
teacher's role to become a facilitator of integration and an ethnopedagogy 
practitioner, and (3) a redefinition of the learning environment into a 
community-based learning center. As a conceptual study, this research 
recommends further development and empirical testing to transform this 
theoretical framework into an operational model applicable across various 
Muhammadiyah school settings. 

 
Keywords : Holistic Education, Value Integration, Conceptual Model 

 

 
PENDAHULUAN 

unia pendidikan Islam di Indonesia menghadapi tantangan dikotomi 

antara penguatan identitas keagamaan dan respons terhadap lokalitas. 

Fenomena globalisasi seringkali mengikis nilai-nilai lokal, sementara 

pendidikan keagamaan terkadang terjebak pada pendekatan yang kurang kontekstual. Data 

UNESCO menunjukkan bahwa pendidikan yang mengabaikan kearifan lokal berisiko 

menyebabkan cultural disconnection.1 Di sisi lain, penelitian Fadhli mengungkap bahwa 

sekolah Muhammadiyah memiliki potensi besar sebagai laboratorium integrasi nilai.2 Ahli 

pendidikan, Nizar, menegaskan bahwa integrasi keislaman, kemuhammadiyahan, dan kearifan 

lokal merupakan keniscayaan untuk membentuk profil pelajar Pancasila yang utuh.3 

Pentingnya penelitian ini terletak pada upaya merumuskan model pendidikan yang holistik, 

 
1 UNESCO, UNESCO Roadmap for Implementing the Global Action Programme on Education for 

Sustainable Development (UNESCO Publishing, 2014). 
2 Mohammad Fadhli, “Potensi Sekolah Muhammadiyah sebagai Model Pendidikan Integratif di 

Era Masyarakat 5.0,” Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2020): 145–162. 
3 Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam: Pendekatan Historis dan Praktis (Jakarta: Kencana, 

2018). 

D 



 

3 

 

relevan dengan konteks Indonesia yang majemuk, dan mampu menjawab tantangan 

pembentukan karakter di era disrupsi. 

Sejumlah peneliti telah membahas topik terkait. Misalnya, Ma'arif menganalisis nilai 

Kemuhammadiyahan dalam pendidikan karakter, namun kurang menyentuh aspek integrasi 

dengan kearifan lokal yang spesifik.4 Penelitian Anwar fokus pada implementasi kearifan lokal 

Sunda di sekolah, tetapi belum mengaitkannya secara sistematis dengan kerangka nilai 

keislaman dan Kemuhammadiyahan.5 Sementara itu, Hamami mengeksplorasi pendidikan 

holistik berbasis Islam, namun kerangka konseptual yang dibangun belum secara operasional 

mengintegrasikan ketiga pilar secara bersamaan.6 Kekurangan utama dari penelitian-

penelitian terdahulu adalah belum adanya sintesis komprehensif yang secara khusus dan 

sistematis menggabungkan nilai keislaman universal, prinsip tajdid Kemuhammadiyahan, dan 

kearifan lokal yang partikular dalam sebuah model pendidikan holistik berbasis telaah pustaka 

yang mendalam. 

Penelitian ini secara langsung merespons celah akademik tersebut dengan 

melakukan telaah pustaka sistematis (systematic literature review) yang berfokus pada 

integrasi trilogi nilai tersebut. Berbeda dengan penelitian sebelumnya yang sering kali parsial, 

studi ini secara sengaja dan metodologis menyatukan ketiga domain tersebut sebagai satu 

kesatuan sistemik dalam kerangka pendidikan holistik. Dengan pendekatan ini, penelitian 

berusaha membangun sebuah model konseptual integratif yang koheren, di mana nilai 

keislaman menjadi fondasi etis-teologis, Kemuhammadiyahan menjadi paradigma 

operasional-metodologis, dan kearifan lokal menjadi medium kontekstual-sosiologis. Sintesis 

ini diharapkan dapat menghasilkan peta pengetahuan (knowledge mapping) yang lebih utuh 

dan kerangka acuan yang aplikatif bagi pengembangan kurikulum dan praktik pembelajaran di 

lembaga pendidikan, khususnya yang bernaungan Muhammadiyah. 

Tujuan khusus penelitian ini adalah: Pertama, mengidentifikasi dan menganalisis 

konsep-konsep kunci, prinsip, dan dimensi dari nilai keislaman, Kemuhammadiyahan, dan 

kearifan lokal yang relevan dengan pendidikan holistik melalui penelusuran literatur ilmiah 

terkini. Kedua, mengeksplorasi dan mensistematisasi bentuk-bentuk, strategi, dan pola 

integrasi ketiga pilar nilai tersebut dalam konteks pendidikan yang telah diimplementasikan 

 
4 Muhammad Anas Ma’arif, “Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Kemuhammadiyahan,” 

Suara Muhammadiyah 104, no. 5 (2019): 28–31. 
5 Syaiful Anwar, Implementasi Nilai Kearifan Lokal Sunda dalam Pembentukan Karakter Siswa 

di SMA Kabupaten Bandung (Tesis tidak dipublikasikan, Universitas Pendidikan Indonesia, 2021). 
6 Thohir Hamami, “Konsep Pendidikan Holistik dalam Perspektif Islam,” Jurnal Studi Islam 15, 

no. 1 (2020): 78–95. 



 

4 

 

atau diusulkan dalam berbagai temuan penelitian terdahulu. Ketiga, merumuskan sebuah 

kerangka model konseptual pendidikan holistik yang integratif berdasarkan sintesis dari 

temuan telaah pustaka, yang dapat dijadikan dasar pengembangan model lebih lanjut atau 

acuan kebijakan pendidikan. 

Penelitian ini berangkat dari argumentasi utama bahwa integrasi sinergis antara nilai 

keislaman (sebagai fondasi universal), Kemuhammadiyahan (sebagai kerangka pemikiran dan 

amal tajdid), dan kearifan lokal (sebagai konteks sosiokultural) akan menghasilkan sebuah 

model konseptual pendidikan holistik yang lebih relevan, kontekstual, dan efektif dalam 

membangun insan berkemajuan yang tidak tercerabut dari akar budaya dan keimanannya. 

Argumen ini didasarkan pada pemikiran bahwa pendidikan yang holistik harus merespons 

kompleksitas kehidupan.7Dan Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin memerlukan artikulasi yang 

kontekstual.8 Prinsip al-Muhafadzah ‘ala al-qadim al-shalih wa al-akhdzu bi al-jadid al-aslah 

dalam Muhammadiyah sejalan dengan semangat memadukan warisan nilai lokal yang positif 

dengan pembaruan.9 Model integratif ini mampu mengatasi keterpisahan antara dimensi 

transendental, sosial, dan kultural dalam pendidikan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research) atau studi dokumen analitis. Tipe riset yang dilakukan 

adalah kajian konseptual (conceptual review) dan analisis konten (content 

analysis) terhadap sumber-sumber teks untuk mensintesis suatu kerangka pemikiran 

yang koheren.10 Mengingat karakter kajiannya, data yang digunakan sepenuhnya 

adalah data sekunder. Data sekunder ini terdiri dari dokumen-dokumen tertulis yang 

sudah dipublikasikan dan tidak dikumpulkan secara langsung oleh peneliti dari 

lapangan. Data primer yang umumnya berasal dari wawancara, observasi, atau 

kuesioner tidak digunakan dalam tahap penelitian telaah pustaka ini. Data sekunder 

dipilih karena sifatnya yang kaya dengan argumen, interpretasi, dan konstruksi 

 
7 Rudi Salam, “Pendidikan Holistik: Konsep dan Implementasi dalam Sistem Pendidikan 

Nasional,” Jurnal Ilmu Pendidikan 27, no. 1 (2021): 1–10. 
8 Tariq Ramadan, Islam: The Essentials (London: Pelican Books, 2017). 
9 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the Land 

of Prophecy (Albany: State University of New York Press, 2020). 
10 John W. Creswell dan Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 

Among Five Approaches, ed. ke-4 (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018). 



 

5 

 

teoretis yang telah melalui proses validasi komunitas akademik, sehingga sangat 

sesuai untuk tujuan membangun argumentasi filosofis dan model konseptual. 

 

HASIL PENELITIAN 

Berdasarkan telaah pustaka sistematis terhadap sumber utama, penelitian ini 

berhasil mengonstruksi sebuah bangunan pengetahuan yang koheren melalui tiga temuan 

konseptual yang saling berjalin. Temuan pertama mengungkap bahwa hakikat pendidikan 

holistik, dengan prinsip interconnectedness , harus diredefinisi melampaui penyatuan aspek 

internal diri peserta didik. Prinsip keterhubungan ini secara fundamental juga berlaku pada 

relasi antar sumber epistemik.11 Pendidikan holistik yang autentik tidak bersifat akomodatif-

instrumental sekadar menambahkan muatan agama atau budaya ke dalam kurikulum baku 

melainkan harus bersifat inklusif-transformatif. Ia dituntut untuk mampu mengakomodasi, 

mendialogkan, dan pada akhirnya mentransformasikan nilai-nilai dari berbagai tradisi 

pengetahuan (wahyu, pemikiran pembaruan, dan kearifan komunitas) ke dalam suatu 

kerangka paradigmatik yang baru dan koheren. Temuan ini menjadi lensa kritis yang 

menyoroti kelemahan praktik integrasi yang bersifat mekanis dan terpisah-pisah. 

Temuan kedua memperdalam analisis dengan mengonfirmasi adanya stratifikasi 

nilai dalam sumber Islam dan Muhammadiyah. Nilai Keislaman yang bersumber dari wahyu 

berfungsi sebagai grand theory: kerangka universal dan transenden yang memberikan fondasi 

ontologis (hakikat manusia sebagai khalifah) dan aksiologis tertinggi. Sementara itu, Nilai 

Kemuhammadiyahan berperan sebagai middle-range theory yang melakukan kontekstualisasi 

historis-operasional terhadap universalitas tersebut.12 Melalui prinsip tajdid (pembaruan) dan 

orientasi amal sosial terorganisir, ia menerjemahkan nilai Islam menjadi paradigma berpikir 

kritis, etos ijtihad, dan agenda transformasi sosial yang konkret. Sintesis kedua lapisan nilai ini 

melahirkan fondasi pendidikan yang disebut "Teo-Aksiologis", sebuah landasan yang secara 

inheren menghubungkan dimensi teologis-keyakinan (tauhid) dengan imperatif aksi etis untuk 

keadilan dan kemaslahatan (maslahah ‘ammah). Fondasi ini mencegah pendidikan terjatuh 

pada spiritualisme yang pasif atau aktivisme yang kehilangan kompas moral transenden. 

Temuan ketiga mendekonstruksi pemahaman simplistik tentang kearifan lokal. 

Kearifan lokal bukan sekadar kumpulan tradisi atau konten muatan lokal, melainkan 

 
11 John P. Miller, The Holistic Curriculum, ed. ke-3 (Toronto: University of Toronto Press, 2019). 
12 Abdul Munir Mulkhan, Pemikiran KH. Ahmad Dahlan dan Muhammadiyah dalam Perspektif 

Perubahan Sosial (Jakarta: Bumi Aksara, 2010). 



 

6 

 

sebuah epistemologi kontekstual yang hidup.13 Keempat domainnya kosmologi-etika, ekologi, 

ekspresi simbolik, dan teknologi local memiliki potensi pedagogis yang intrinsik. Sebagai 

contoh, domain ekspresi simbolik (seperti wayang atau cerita rakyat) menawarkan metode 

pembelajaran naratif dan metaforis yang ampuh untuk menginternalisasi nilai-nilai kompleks. 

Sementara itu, domain ekologi (seperti sistem subak di Bali) merupakan prototipe nyata dari 

pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) dan pemahaman sistem yang 

kompleks, sekaligus mengajarkan etika lingkungan yang terintegrasi dengan ritual dan tata 

kelola sosial. Dengan demikian, kearifan lokal berfungsi ganda: sebagai medium 

kontekstualisasi yang membumikan nilai universal, sekaligus sebagai repertoar 

metodologis yang kaya untuk pembelajaran holistik. 

Ketiga temuan tersebut kemudian disintesiskan ke dalam sebuah Model Konseptual 

Pendidikan Holistik Integratif Trilogi Nilai, yang divisualisasikan sebagai sebuah bangunan 

pendidikan. Fondasi bangunan ini adalah landasan Teo-Aksiologis hasil sintesis nilai Keislaman 

dan Kemuhammadiyahan. Di atasnya berdiri empat pilar kokoh yang merupakan domain 

kearifan lokal. Pilar-pilar ini berfungsi sebagai penopang struktural dan sekaligus jembatan 

yang menghubungkan fondasi nilai universal dengan realitas sosio-kultural yang partikular dan 

spesifik. Atap yang memayungi seluruh struktur adalah tujuan akhir: Pendidikan Holistik yang 

bertujuan membentuk Insan Berkembang Utuh (the whole developing person), yaitu individu 

yang memadukan keimanan, akhlak mulia, semangat berkemajuan, penguasaan ilmu, dan 

kecintaan pada budaya bangsanya secara integratif. Ruang yang terbentuk di dalam bangunan 

ini adalah Ruang Belajar Kontekstual, tempat di mana dialektika dinamis antara fondasi teo-

aksiologis dan pilar-pilar kearifan lokal terjadi melalui proses pedagogis yang hidup. 

Model ini merepresentasikan integrasi organik-simbiotik, bukan penjumlahan 

mekanis. Fondasi Teo-Aksiologis berfungsi sebagai filtering framework yang kritis dan dinamis, 

menyediakan prinsip tajdid dan maslahah untuk mengevaluasi, memilih, dan mentransformasi 

unsur-unsur kearifan lokal yang akan diintegrasikan. Sebaliknya, keempat domain kearifan 

lokal menjadi laboratorium aplikasi yang menguji keuniversalan dan relevansi nilai-nilai Islam 

dan Kemuhammadiyahan dalam konteks konkret, sekaligus memperkaya ekspresinya. Proses 

timbal balik ini di mana wahyu dan pemikiran pembaruan membimbing interpretasi budaya, 

dan budaya memberi bentuk kongkrit serta konteks pada nilai-nilai universal terjadi secara 

dinamis di dalam Ruang Belajar Kontekstual. Dengan demikian, pendidikan holistik terwujud 

 
13 A. Sonny Keraf, Filsafat Lingkungan Hidup: Alam sebagai Sebuah Sistem Kehidupan 

(Yogyakarta: Kanisius, 2014). 



 

7 

 

bukan sebagai konsep abstrak, melainkan sebagai praktik hidup dari dialektika yang terus-

menerus antara yang universal dan yang partikular, antara teks wahyu dan konteks budaya, 

antara iman dan akal, serta antara individu dan komunitas. 

 

PEMBAHASAN 

Relasi Simbiosis dan Implikasi Praktis 

Model yang dikonstruksi mengungkap bahwa integrasi yang dihasilkan bersifat 

organik-simbiotik, bukan mekanistik atau sekadar add-on. Relasi ini menggambarkan sebuah 

ekosistem pengetahuan dinamis di mana ketiga pilar nilai saling membentuk dan 

memperkaya, mencerminkan prinsip interconnectedness yang menjadi jiwa pendidikan 

holistik. 14Landasan Teo-Aksiologis, yang merupakan sintesis nilai Keislaman dan 

Kemuhammadiyahan, berfungsi sebagai filtering framework yang aktif. Prinsip-prinsip inti 

seperti tajdid (pembaruan yang kritis), maslahah (kemaslahatan umum), dan tauhid yang 

menekankan keadilan, menjadi kriteria evaluatif untuk menyaring, mengadaptasi, atau 

mentransformasikan unsur-unsur kearifan lokal. Proses ini sejalan dengan paradigma al-

Muhafadzah ‘ala al-qadim al-shalih wa al-akhdzu bi al-jadid al-aslah (memelihara yang lama 

yang baik dan mengambil yang baru yang lebih baik) dalam Muhammadiyah.15 Misalnya, 

praktik ritual tertentu dalam budaya lokal dapat direinterpretasi atau difokuskan pada 

dimensi sosial dan etikanya agar selaras dengan prinsip tauhid, sesuai dengan semangat 

pemurnian (purification) yang menjadi salah satu karakter gerakan.16 Proses ini bukan 

penghancuran budaya, melainkan penyaringan konstruktif yang menghormati esensi sambil 

mengoptimalkan potensi edukatifnya bagi pembentukan karakter. 

Sebaliknya, kearifan lokal berperan sebagai laboratorium aplikasi kontekstual yang 

vital, sebagaimana ia dipahami sebagai cara mengetahui (way of knowing) yang unik.17 

Keempat domainnya kosmologi-etika, ekologi, ekspresi simbolik, dan teknologi local menjadi 

ruang empiris di mana prinsip-prinsip universal Islam dan etos Kemuhammadiyahan diuji, 

dipertajam, dan dibumikan. Nilai Islam tentang pelestarian lingkungan (hifzh al-bi’ah) dan etos 

kerja keras serta organisasi Muhammadiyah menemukan bentuknya yang nyata dan mudah 

 
14 John P. Miller, The Holistic Curriculum, ed. ke-3 (Toronto: University of Toronto Press, 2019). 
15 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the 

Land of Prophecy (Albany: State University of New York Press, 2020). 
16 Haedar Nashir, Muhammadiyah: Gerakan Pembaruan (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 

2019). 
17 A. Sonny Keraf, Filsafat Lingkungan Hidup: Alam sebagai Sebuah Sistem Kehidupan 

(Yogyakarta: Kanisius, 2014). 



 

8 

 

dipahami melalui kearifan sistem subak di Bali, yang menggabungkan teknik irigasi presisi, 

kerja kolektif, dan nilai spiritual. Dengan demikian, kearifan lokal memberikan “tubuh” atau 

manifestasi kongkrit pada “ruh” nilai-nilai universal, menjadikannya hidup, relevan, dan 

emosional bagi peserta didik, sekaligus membangun sense of belonging dan cultural 

resilience.18 Proses dua arah ini penyaringan kritis dari atas dan pembumian kontekstual dari 

bawah terjadi secara terus-menerus di dalam Ruang Belajar Kontekstual. 

Ruang Belajar Kontekstual inilah yang menjadi jantung dari model integratif ini, 

sekaligus perwujudan nyata dari prinsip interconnectedness dalam pendidikan holistic.19 Di 

ruang ini, pembelajaran tidak didikte oleh sekat-sekat disiplin ilmu atau sumber nilai yang 

kaku. Sebaliknya, ia dirancang sebagai sebuah penyelidikan tematik dan problematis terhadap 

isu-isu kehidupan riil yang dihadapi komunitas lokal. Sebuah tema seperti “Menjaga 

Keseimbangan Sungai” dapat dieksplorasi dengan membaca ayat-ayat Al-Qur’an tentang 

tanggung jawab manusia sebagai khalifah (landasan teo-aksiologis), mempelajari kearifan 

lokal masyarakat riverside dalam mengelola sungai secara berkelanjutan (domain ekologi), 

serta mendorong proyek sosial pembersihan sungai yang terorganisir melalui lembaga 

Muhammadiyah setempat (etos Kemuhammadiyahan). Pendidikan holistik pun terwujud 

bukan sebagai konsep abstrak, tetapi sebagai pengalaman langsung dalam mendialektikakan 

nilai universal dengan partikularitas konteks, yang merupakan esensi dari pendidikan yang 

relevan dan transformatif.20 

Implikasi praktis model ini sangat signifikan terhadap kurikulum dan pedagogi. 

Pertama, kurikulum harus mengalami pergeseran paradigma dari subjek-

centric menjadi konteks dan masalah-centric. Desainnya dimulai dari identifikasi tema-tema 

besar yang kontekstual (berbasis potensi, isu, dan masalah lokal), lalu ketiga pilar nilai dirajut 

untuk memberikan perspektif yang multidimensional terhadap tema tersebut. Pendekatan ini 

sejalan dengan tuntutan kurikulum yang terintegrasi dan berbasis kompetensi abad 21. 

Kedua, peran guru berubah secara fundamental dari penyampai informasi menjadi fasilitator 

integrasi dan penjembatan nilai. Guru dituntut menguasai kompetensi ethnopedagogy, yakni 

kemampuan untuk mengidentifikasi, memahami, dan memanfaatkan kearifan lokal setempat 

 
18 Undang Undang, Ahmad Rosyid, dan Aan Hasanah, “Integrasi Kearifan Lokal dalam 

Pendidikan Karakter di Sekolah,” Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan 19, no. 1 
(2021): 1–14, https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857 

19 Ron Miller Forbes, Holistic Education: An Analysis of Its Ideas and Nature (Brandon, VT: 
Foundation for Educational Renewal, 2003). 

20 Rudi Salam, “Pendidikan Holistik: Konsep dan Implementasi dalam Sistem Pendidikan 
Nasional,” Jurnal Ilmu Pendidikan 27, no. 1 (2021): 1–10. 

https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857


 

9 

 

sebagai alat dan bahan belajar yang sahih sambil tetap mengarahkannya dengan kompas teo-

aksiologis yang kritis dan dinamis.21 

Akhirnya, model ini menuntut redefinisi lingkungan belajar. Sekolah harus membuka 

diri menjadi community-based learning center yang permeabel. Dinding kelas menjadi 

transparan; pembelajaran terjadi di sawah, di bengkel kerajinan, di sungai, atau di balai adat. 

Para petani, tukang, dan sesepuh masyarakat dilibatkan sebagai narasumber dan coteacher. 

Dengan cara ini, sekolah tidak lagi menjadi menara gading yang terpisah dari masyarakat, 

melainkan menjadi simpul kebudayaan dan agen perubahan (change agent) yang aktif 

merawat dan mentransformasikan nilai-nilai lokal dengan panduan etis-spiritual yang kuat 

dari Islam dan Muhammadiyah, sehingga benar-benar mampu membentuk Insan Berkembang 

Utuh yang membumi dan berkemajuan. 

Implikasi terhadap Pengembangan Kurikulum dan Praktik Pedagogis 

Model konseptual integratif yang telah dikonstruksi tidak hanya berhenti pada 

tataran filosofis, melainkan memiliki konsekuensi operasional yang signifikan terhadap desain 

kurikulum dan praksis pedagogis dalam sistem pendidikan. Implikasi paling fundamental 

adalah perlunya pergeseran paradigma kurikulum dari yang bersifat subjek-centric dan 

terfragmentasi, menuju pendekatan konteks dan masalah-centric yang holistik.22 Dalam 

kerangka baru ini, kurikulum tidak lagi disusun sebagai kumpulan mata pelajaran yang 

terisolasi, melainkan dirancang berdasarkan tema-tema kehidupan yang otentik dan relevan 

dengan realitas lokalitas peserta didik. Tema seperti “Merawat Sungai dan Lingkungan 

Sekitar” atau “Kearifan Pangan Lokal dan Kedaulatan Ekonomi” menjadi poros pembelajaran. 

Tema-tema ini kemudian dieksplorasi secara multidimensional dengan merajut tiga pilar nilai: 

dianalisis melalui lensa keadilan ekologis dalam Islam (teo-aksiologis), dikaji melalui kearifan 

lokal pengelolaan sumber daya air atau pertanian, dan direspons dengan proyek sosial 

terorganisir ala Muhammadiyah. Pendekatan ini menuntut adanya kurikulum tematik 

integratif yang luwes, memungkinkan peserta didik melihat suatu masalah dari perspektif 

agama, budaya, sains, dan sosial secara simultan. 

Perubahan paradigma kurikulum ini secara langsung mentransformasi peran dan 

kompetensi guru. Guru tidak lagi menjadi satu-satunya sumber informasi (sage on the stage), 

tetapi berperan sebagai fasilitator integrasi dan penjembatan nilai (bridge of values). Untuk 

 
21 Undang Undang, Ahmad Rosyid, dan Aan Hasanah, “Integrasi Kearifan Lokal dalam 

Pendidikan Karakter di Sekolah,” Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan 19, no. 1 
(2021): 1–14, https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857. 

22 John P. Miller, The Holistic Curriculum, ed. ke-3 (Toronto: University of Toronto Press, 2019). 

https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857


 

10 

 

peran yang kompleks ini, guru dituntut menguasai kompetensi multidimensi. Di satu sisi, guru 

harus memiliki pemahaman yang mendalam dan kontekstual terhadap nilai-nilai Keislaman 

dan Kemuhammadiyahan, termasuk kemampuan melakukan ijtihad sederhana untuk 

merespons isu kontemporer. 

Di sisi lain, guru harus menguasai etnopedagogi (ethnopedagogy), yaitu kemampuan 

untuk mengidentifikasi, memahami, dan memanfaatkan kearifan lokal setempat baik yang 

berbentuk cerita rakyat, peribahasa, teknologi tradisional, maupun praktik sosial sebagai alat 

dan konteks belajar yang sahih dan penuh makna.23 Guru menjadi kurator budaya yang 

cerdas, memilih dan menyajikan kearifan lokal dengan bimbingan kerangka teo-aksiologis. 

Implikasi lebih lanjut terletak pada pemilihan dan penerapan metode pembelajaran. 

Metode konvensional yang berpusat pada ceramah dan hafalan menjadi tidak memadai. 

Sebaliknya, model ini menghendaki metode yang mampu mengaktivasi keempat domain 

kearifan lokal sebagai media belajar. Untuk domain ekologi dan teknologi lokal, 

metode pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) dan pembelajaran berbasis 

tempat (place-based learning) menjadi sangat tepat. Siswa dapat terlibat dalam proyek nyata 

seperti merancang sistem pengelolaan sampah berbasis kearifan lokal atau memetakan 

tanaman obat di sekitar sekolah. Untuk domain ekspresi simbolik dan naratif, metode studi 

naratif dan pendekatan estetika dapat digunakan, misalnya dengan menganalisis nilai filosofis 

dalam cerita rakyat, wayang, atau seni ukir tradisional. 

Sementara itu, untuk domain kosmologi dan etika sosial, metode diskusi nilai (values 

clarification), bermain peran (role-play), dan refleksi kritis menjadi instrumen yang efektif 

untuk mengeksplorasi pandangan dunia lokal dan menghubungkannya dengan sistem nilai 

Islam. Pendekatan inkuiri sosial juga relevan untuk menyelidiki isu-isu seperti perubahan 

fungsi lahan adat dan menganalisisnya dengan prinsip keadilan (‘adl) dalam Islam. Metode-

metode ini tidak hanya mentransfer pengetahuan, tetapi lebih penting lagi, melatih 

keterampilan berpikir kompleks, empati, dan kolaborasi aspek-aspek kunci dari pendidikan 

holistik.24 

Lebih jauh, model ini menuntut redefinisi mendasar terhadap lingkungan belajar. 

Sekolah harus keluar dari konsep sekolah sebagai benteng (school as a fortress) yang tertutup, 

 
23 Undang Undang, Ahmad Rosyid, dan Aan Hasanah, “Integrasi Kearifan Lokal dalam 

Pendidikan Karakter di Sekolah,” Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan 19, no. 1 
(2021): 1–14, https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857. 

24 Ron Miller Forbes, Holistic Education: An Analysis of Its Ideas and Nature (Brandon, VT: 
Foundation for Educational Renewal, 2003). 

https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857


 

11 

 

menuju konsep sekolah sebagai pusat pembelajaran berbasis komunitas (community-based 

learning center) yang permeabel. Dinding-dinding kelas menjadi “transparan”, dan 

pembelajaran dapat serta harus terjadi di berbagai locus pengetahuan di masyarakat. Sawah, 

sungai, hutan adat, bengkel kerajinan, pasar tradisional, dan balai pertemuan adat menjadi 

ruang kelas yang sesungguhnya. Lingkungan fisik, sosial, dan budaya masyarakat bukan lagi 

sekadar objek kajian dari jauh, tetapi menjadi sumber belajar primer yang hidup dan 

kontekstual. 

Konsekuensi logis dari terbukanya lingkungan belajar ini adalah 

perlunya keterlibatan masyarakat yang sistematis dan setara. Para petani, nelayan, pengrajin, 

sesepuh adat, dan tokoh masyarakat perlu dilibatkan secara aktif bukan sebagai objek studi, 

melainkan sebagai narasumber ahli, mitra guru (co-teacher), dan bahkan 

sebagai penilai dalam proses pembelajaran. Kolaborasi ini akan mengembalikan otoritas 

pengetahuan kepada pemiliknya, sekaligus memperkuat ikatan emosional dan tanggung 

jawab sosial peserta didik terhadap komunitasnya. Sekolah dengan demikian berubah 

menjadi simpul kebudayaan (cultural node) yang aktif merawat, mendialogkan, dan 

mentransformasikan warisan lokal dengan panduan nilai yang konstruktif. 

Terakhir, implikasi serius dari model ini adalah tuntutan untuk 

mengembangkan sistem penilaian yang otentik dan holistik. Penilaian tidak boleh lagi hanya 

mengukur capaian kognitif pada akhir periode. Sistem penilaian harus mampu menangkap 

perkembangan peserta didik dalam seluruh domain yang dituju: aspek spiritual-keimanan, 

pemahaman nilai dan karakter, penguasaan pengetahuan kontekstual, keterampilan berpikir 

kritis-kreatif, serta kompetensi sosial dan praksis. Teknik penilaian seperti portofolio, penilaian 

proyek, observasi partisipatif, jurnal reflektif, dan penilaian diri menjadi lebih relevan untuk 

mengukur proses integrasi nilai dan pembentukan insan utuh yang menjadi tujuan akhir 

model pendidikan holistik integratif ini. 

Menjawab Tantangan dan Keterbatasan 

Model konseptual Pendidikan Holistik Integratif Trilogi Nilai yang telah dikonstruksi 

secara teoretis memberikan respons langsung terhadap tantangan dikotomi keilmuan dan 

keterputusan kultural (cultural disconnection) yang mengemuka dalam dunia pendidikan 

Indonesia. Dengan menempatkan kearifan lokal bukan sebagai pelengkap, melainkan 

sebagai pilar struktural yang setara, model ini berfungsi sebagai benteng kultural yang 

strategis. Ia secara proaktif mengantisipasi proses pengikisan nilai-nilai lokal oleh arus 

globalisasi homogen yang seringkali tidak sensitif konteks, sekaligus memitigasi 



 

12 

 

ancaman rootlessness atau ketercerabutan identitas kultural peserta didik.25 Posisi struktural 

ini menjamin bahwa dimensi lokalitas mendapat porsi dan perhatian yang sistematis dalam 

arsitektur pendidikan, bukan sekadar menjadi selipan atau kegiatan insidental. 

Di sisi lain, dengan meneguhkan sintesis nilai Keislaman dan Kemuhammadiyahan 

sebagai fondasi teo-aksiologis yang evaluatif, model ini menawarkan koreksi terhadap 

kecenderungan pendidikan keagamaan yang terlalu tekstual dan kurang kontekstual. Fondasi 

ini berperan sebagai kompas moral dan kerangka kritis yang dinamis, memastikan bahwa 

pembumian nilai melalui kearifan lokal tidak terjatuh pada relativisme kultural yang tanpa 

batas atau romantisme tradisi yang tidak kritis. Prinsip tajdid dan maslahah dari 

Muhammadiyah menyediakan alat untuk menyaring dan mentransformasikan praktik budaya, 

sehingga agama tidak menjadi beku dan budaya tidak diam tanpa arah pembaruan. Dengan 

demikian, model ini menjawab masalah dikotomi dengan menunjukkan jalan simbiosis kreatif, 

bukan pertentangan, antara universalitas wahyu dan partikularitas budaya.26 

Namun, sebagai hasil dari studi telaah pustaka yang mendalam, penelitian ini 

dengan rendah hati menyadari sejumlah keterbatasan intrinsik. Yang paling utama, model 

yang dihasilkan masih bersifat konseptual-teoretis. Ia merupakan konstruksi logis yang 

dibangun dari dialektika teks-teks akademik, belum diuji ketangguhan dan kelayakannya 

(feasibility) dalam medan praksis pendidikan yang nyata, kompleks, dan sarat dengan 

dinamika sosio-kultural yang unik. Validitas model ini masih terbatas pada koherensi internal 

dan dukungan literatur, belum pada efektivitasnya dalam mengubah praktik dan hasil belajar 

di ruang kelas yang sesungguhnya. 

Oleh karena itu, tahap krusial berikutnya yang menjadi agenda riset lanjutan adalah 

melakukan studi pengembangan dan uji coba empiris yang komprehensif. Penelitian Research 

and Development (R&D) menjadi sebuah keniscayaan untuk mentransformasikan kerangka 

konseptual yang masih “mentah” ini menjadi suatu model operasional yang siap pakai. Proses 

pengembangan ini harus menghasilkan prototipe yang lengkap, mencakup: (1) silabus tematik 

integratif untuk berbagai jenjang pendidikan, (2) Rencana Pelaksanaan Pembelajaran 

(RPP) beserta perangkat ajar yang konkret, (3) bahan ajar dan media pembelajaran yang 

memadukan ketiga pilar nilai, serta (4) instrumen penilaian otentik yang mampu mengukur 

capaian holistik peserta didik, baik aspek kognitif, afektif, spiritual, maupun psikomotorik. 

 
25 UNESCO, UNESCO Roadmap for Implementing the Global Action Programme on Education 

for Sustainable Development (Paris: UNESCO Publishing, 2014). 
26 Haedar Nashir, Muhammadiyah: Gerakan Pembaruan (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 

2019). 



 

13 

 

Uji coba model operasional ini perlu dilakukan dalam setting sekolah 

Muhammadiyah yang beragam konteks lokalnya. Penting untuk menguji model di sekolah 

perkotaan, pedesaan, pesisi, dan daerah tertinggal, serta di berbagai suku bangsa. Uji coba 

lintas konteks ini akan mengungkap fleksibilitas, tantangan adaptasi, dan faktor-faktor 

pendukung serta penghambat implementasi model. Data empiris dari uji coba ini sangat 

berharga untuk melakukan revisi dan penyempurnaan model agar benar-

benar grounded dalam realitas pendidikan Indonesia yang majemuk. 

Selain uji empiris, proses validasi eksternal yang melibatkan multipihak juga mutlak 

diperlukan. Validasi harus diperoleh dari pakar pendidikan Islam dan kurikulum, ahli 

antropologi budaya dan kearifan lokal, pengurus dan praktisi pendidikan Muhammadiyah, 

serta tokoh masyarakat dan pemangku adat dari komunitas lokal tempat uji coba dilakukan. 

Dialog dengan para pemangku kepentingan ini akan memberikan masukan kritis dari 

perspektif teoritis, kelembagaan, dan kultural, sehingga model tidak menjadi produk akademis 

yang elitis, tetapi dapat diterima dan diadopsi oleh komunitas pengguna. 

Pada akhirnya, keseluruhan proses pengembangan, uji coba, dan validasi ini 

bertujuan untuk menyempurnakan model awal menjadi sebuah prototipe yang teruji, 

terbukti, dan siap disebarluaskan. Hasil akhir yang diharapkan adalah sebuah model 

pendidikan holistik integratif yang tidak hanya kokoh secara konseptual, tetapi juga aplikatif, 

kontekstual, dan transformatif dalam praktik, sehingga dapat berkontribusi nyata dalam 

menjawab tantangan pembentukan karakter dan identitas generasi Indonesia di era disrupsi, 

sesuai dengan cita-cita profil Pelajar Pancasila. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pengembangan model pendidikan holistik yang 

kontekstual bagi Indonesia, khususnya dalam lingkungan Muhammadiyah, memerlukan 

integrasi sinergis tiga pilar nilai: paradigma Pendidikan Holistik sebagai kerangka filosofis, 

sintesis nilai Keislaman dan Kemuhammadiyahan sebagai fondasi teo-aksiologis, serta Kearifan 

Lokal sebagai epistemologi dan medium pedagogis. Model konseptual yang dihasilkan 

menggambarkan relasi simbiotis, di mana fondasi teo-aksiologis berfungsi sebagai kerangka 

penyaring yang kritis terhadap kearifan lokal, sementara kearifan lokal menjadi laboratorium 

aplikasi yang membumikan nilai universal. Sintesis ini secara teoretis menjawab tantangan 

dikotomi ilmu, pendangkalan karakter, dan ketercerabutan kultural dalam pendidikan. 

Implikasi praktis model ini bersifat transformatif, menuntut pergeseran dari 

kurikulum yang berpusat pada mata pelajaran menuju pendekatan yang berpusat pada 



 

14 

 

konteks dan masalah lokal. Transformasi tersebut melibatkan evolusi peran guru menjadi 

fasilitator integrasi dan praktisi etnopedagogi, serta pengubahan lingkungan belajar menjadi 

pusat pembelajaran berbasis komunitas. Metode pembelajaran perlu mengaktivasi seluruh 

domain kearifan lokal sebagai sumber belajar yang hidup, guna mewujudkan Ruang Belajar 

Kontekstual sebagai tempat dialektika kreatif antar pilar nilai. Tujuan akhirnya adalah 

membentuk Insan Berkembang Utuh yang beriman, berakhlak, berkemajuan, dan mencintai 

budaya bangsanya. Sebagai studi telaah pustaka, penelitian ini mengakui bahwa model yang 

dikonstruksi masih bersifat konseptual-teoretis, sehingga merekomendasikan penelitian 

lanjutan dalam bentuk studi pengembangan dan uji coba empiris untuk mengonversi kerangka 

ini menjadi model operasional yang komprehensif dan teruji efektivitasnya di berbagai setting 

sekolah Muhammadiyah. 

 

Daftar Pustaka 

Anwar, Syaiful. Implementasi Nilai Kearifan Lokal Sunda dalam Pembentukan Karakter Siswa 
di SMA Kabupaten Bandung. Tesis tidak dipublikasikan, Universitas Pendidikan 
Indonesia, 2021. 

Creswell, John W., and Cheryl N. Poth. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 
Among Five Approaches. 4th ed. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018. 

Fadhli, Mohammad. “Potensi Sekolah Muhammadiyah sebagai Model Pendidikan Integratif di 
Era Masyarakat 5.0.” Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2020): 145–162. 

Forbes, Ron Miller. Holistic Education: An Analysis of Its Ideas and Nature. Brandon, VT: 
Foundation for Educational Renewal, 2003. 

Hamami, Thohir. “Konsep Pendidikan Holistik dalam Perspektif Islam.” Jurnal Studi Islam 15, 
no. 1 (2020): 78–95. 

Ma’arif, Muhammad Anas. “Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Kemuhammadiyahan.” 
Suara Muhammadiyah 104, no. 5 (2019): 28–31. 

Miller, John P. The Holistic Curriculum. 3rd ed. Toronto: University of Toronto Press, 2019. 

Mulkhan, Abdul Munir. Pemikiran KH. Ahmad Dahlan dan Muhammadiyah dalam Perspektif 
Perubahan Sosial. Jakarta: Bumi Aksara, 2010. 

Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the Land 
of Prophecy. Albany: State University of New York Press, 2020. 

Nashir, Haedar. Muhammadiyah: Gerakan Pembaruan. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 
2019. 

Ramadan, Tariq. Islam: The Essentials. London: Pelican Books, 2017. 

Salam, Rudi. “Pendidikan Holistik: Konsep dan Implementasi dalam Sistem Pendidikan 
Nasional.” Jurnal Ilmu Pendidikan 27, no. 1 (2021): 1–10. 

UNESCO. UNESCO Roadmap for Implementing the Global Action Programme on Education for 
Sustainable Development. Paris: UNESCO Publishing, 2014. 



 

15 

 

Undang, Undang, Ahmad Rosyid, and Aan Hasanah. “Integrasi Kearifan Lokal dalam 
Pendidikan Karakter di Sekolah.” Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan 
Keagamaan 19, no. 1 (2021): 1–14. https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857. 

 

https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i1.857

